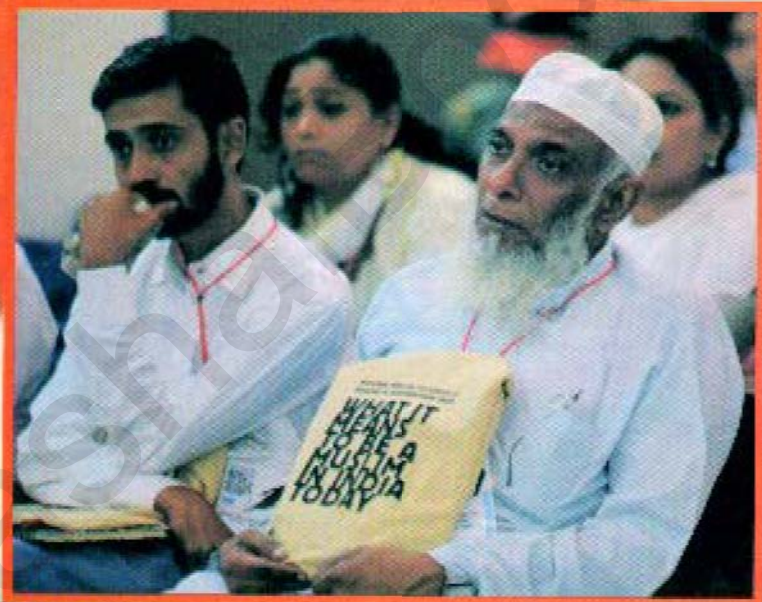


# ہندوستان کے مسلمان امتیازی سلوک کا شکار



امت پاپلریا ترجمہ محمد اختر



مشعل

# ہندوستان کے مسلمان

## امتیازی سلوک کا شکار

امت پانڈیا

ترجمہ: محمد اختر

مشعل بکس

آرپی۔۵، سکینڈ فلور، عوامی کمپلکس، عثمان بلاک، نیو گارڈن ٹاؤن، لاہور۔

۵۳۶۰۰ پاکستان

## ہندوستان کے مسلمان

### امتیازی سلوک کا شکار

امت پانڈیا

اردو ترجمہ: محمد اختر

کالی رائٹ اگریزی (c) 2010 امت پانڈیا  
کالی رائٹ اردو (c) 2011 مشعل بکس

ناشر: مشعل بکس

آر۔ بی۔ ۵۔ سینئر فلور، عوامی کمپلکس، عثمان بلاک،  
نیو گارڈن ٹاؤن لاہور 54600، پاکستان

فون و فیکس 042-35866859

E-mail: mashbks@brain.net.pk

<http://www.mashalbooks.org>

فہرست

|    |                                            |
|----|--------------------------------------------|
| ۵  | تعارف                                      |
| ۱۰ | وسع تر ناظر                                |
| ۱۳ | ایک مختلف قسم کی اقلیت                     |
| ۱۶ | مذہبی اور قومی تشخص                        |
| ۲۱ | سیاسی شراکت                                |
| ۲۵ | تشدد، انتہا پسندی اور ریاست                |
| ۳۱ | ریاست اور معاشرہ                           |
| ۳۹ | ساماجی اور معاشری نقصانات                  |
| ۴۶ | تعلیم، شخص اور اختیار                      |
| ۵۱ | غیر یقینی اعداد و شمار                     |
| ۵۳ | ان کی اپنی آواز میں                        |
| ۶۰ | مسلمانوں کا ثقافتی، نظریاتی اور سماجی تنوع |
| ۶۶ | اپنی مدد آپ اور ذمہ داری کی روح            |
| ۷۰ | احیاء العلوم (نشاۃ ثانیہ)                  |
| ۷۳ | معاشری حالت                                |
| ۷۶ | طرز سیاست                                  |
| ۸۳ | معیاری تعلیم۔۔۔۔۔ اعلیٰ ترین ترجیح         |
| ۸۸ | قانون کی حکمرانی                           |
| ۹۳ | اردو زبان                                  |
| ۹۷ | جنس                                        |
| ۹۹ | ذرائع اللاح، مقبول تاثر اور اس کی رسائی    |

تشرد ..... ١٠٢  
حاصل بحث ..... ١٠٧

## تعارف

### سٹمسن سنٹر انٹی ٹیوٹ فار پیس سٹڈیز اینڈ کونفلکٹ ریزویشن سٹڈی

ہنری ایل سٹمسن سٹر وائٹشن ڈی سی اور انٹی ٹیوٹ فار پیس سٹڈیز اینڈ کونفلکٹ ریزویشن ممبئی نے دسمبر 2007ء سے ایک جامع انکوارٹی کا اہتمام کیا جس کا مقصد ہندوستانی مسلمانوں کی ترجیحات، سوچ اور تجھظات کو بہتر انداز میں سمجھنا اور بیان کرنا تھا۔ ہم نے اس سٹڈی کا اہتمام اس لیے کیا کیونکہ ہمارا یقین ہے کہ مسلم ہندوستانیوں کی رائے کو مناسب طریقے سے سمجھا نہیں گیا۔ مسلمانوں کے مسائل اور تجھظات کو بہتر طریقے سے نمائنا کے سلسلے میں ہندوستان میں پالیسیوں کی تیاری کے لیے پہلے ضروری ہے کہ ہندوستانی معاشرے میں رہنے والے مسلمانوں کے تجربات کو واضح طور پر سمجھا جائے۔ ہندوستانی آبادی کے بڑے اور اہم حصے اور عالمی مسلم کمیونٹی کی سوچ اور مسائل کے بارے میں ایک واضح فہم حاصل کرنے کی صورت میں امریکی پالیسیوں کو بھی اچھی طریقے سے مرتب کرنے میں مدد ملے گی۔

اس میں سکیورٹی کے سلسلے میں پالیسیوں سے متعلقہ افراد کے لیے اضافی ڈپسی کا امر ریاست مخالف عناصر اور متشدد پان اسلامی نیٹ ورکس کی وہ مخفی اپیل ہے جو ہندوستانی مسلمانوں کے نقصان کی قیمت پر پل رہی ہے۔ اس بات کے کوئی شواہد موجود نہیں کہ متشدد اور انہتاپسند پان اسلامی نظریات ہندوستان کے مسلمانوں میں وسیع پیمانے پر پھیل یا جڑ پکڑ چکے ہیں۔ تاہم اس سے قطع نظر بہت سے ہندوستانی جن میں مسلم بھی ہیں اور غیر مسلم بھی اور جن کا تعلق ہر قسم کے نظریات اور مختلف پیشوں سے ہے، اس کے امکانات پر اپنے خدشات کا اظہار کرچکے ہیں۔ مسلمانوں اور ہندوؤں کی بڑھتی ہوئی خلائق بھی اس کے امکان میں اضافہ کرے گی۔

مزید برآں مسلم رائے عامہ کی اصل صورتحال سامنے نہ ہونے کی وجہ سے یہ موضوع قیاس آرائیوں کا مرکز بن سکتا ہے اور بن چکا ہے جو کہ اپنے سیاسی مضرات کے حوالے سے خطرناک ہے۔ مسلم کیوٹی میں بنیاد پرستی میں اضافے کے حوالے سے کسی قسم کے اندازے لگانے سے مسلمانوں کے خلاف پالیسیوں اور رویے میں تختی ہو جائے گی اور اسے بہانہ بنایا جائے گا۔ اس سے مسلمانوں کے خلاف مسائل میں اضافہ ہو گا جو پہلے ہی مسائل سے دوچار ہیں بلکہ اس سے بنیاد پرستی اور سخت جذبات کا اظہار بڑھ جائے گا جس کا اکثر خدشہ ظاہر کیا جاتا ہے۔ اسی کے ساتھ بنیاد پرستی کی حقیقی حد یا مسلمانوں کی تہائی اور مار جلا تریش میں اس کی بنیادی وجوہات کے بارے میں سمجھنے میں ناکامی کی صورت میں پچیدگیوں میں اضافہ ہو گا اور ان بنیادی وجوہات سے نہیں میں بھی ناکامی کا سامنا کرنا پڑے گا جو کہ ان کی تہائی اور مار جلا تریش کا سبب ہیں۔

ہم نے اس سلسلے میں کالی کٹ، احمد آباد، جے پور، دہلی، علی گڑھ، کولکاتہ، گوہاٹی، بنگلور، حیدر آباد اور چنانی میں نصف نصف دن پرمنی فوکس گروپس مباحث کا اہتمام کیا۔ ممبئی اور لکھنؤ میں دو دو علیحدہ سیشن کیے۔ ان فوکس گروپ مباحث میں شرکت کرنے والے افراد کی تعداد پندرہ سے سماںھ کے درمیان رہی۔ ان اجلاسوں کے بعد 2010ء کے اوائل میں دہلی میں ایک قومی اجلاس ہوا جس میں ان تمام اجلاسوں کے قومی مضرات پر بحث کی گئی جو کہ ہر صوبائی فوکس گروپ میں کیے گئے تھے۔ اس قومی اجلاس میں تیس افراد نے شرکت کی جنہیں صوبائی فوکس گروپس کے اجلاسوں میں شرکت کرニوالوں میں سے چنا گیا تھا۔ ان اجلاسوں میں شرکت کرنے والوں میں مرد، عورتیں، سوشنل ورکر، سیاسی لیڈر، مذہبی لیڈر، سوشنل سروس پروڈوائیڈر، کاروباری حضرات، اساتذہ، فلسفیوں، سائنسدانوں، قانون وانوں، ڈاکٹروں، انجینئروں، مذہبی سکالر اور عام آدمیوں نے شرکت کی۔

ہم نے ہندوستان بھر میں عام ہندوستانی مسلمانوں جن میں ورکر اور خود ملازم شامل تھے، اس کے علاوہ اور بیان کیے گئے پیشوں کے حوالے سے اضافی لوگوں سے بھی بات کی۔ ہم نے سینترلین سرکاری افسروں، عام لوگوں اور محنت مزدوری کرنے والوں سمیت ہر سطح کے مسلمانوں سے بات کی۔

لوگوں کو انٹرویو کے لیے منتخب کرنے کے حوالے سے ہم نے اس بات کو خاص طور پر

یقینی بنایا کہ ہمیں ایسی گفتگو اور نقطہ نظر سننے کو ملے جو کہ فوکس گروپ مباحثت میں موجود نہیں تھے۔ ہر انٹرویو اور فوکس گروپ میں ہم نے گذشہ مباحثت سے ملنے والے مرکزی خیالات پر آراء کو حاصل کیا۔ چنانچہ اس پورے دوسالہ پر اس کو مجتمع اور جاری سنگل ڈسکشن کے طور پر دیکھا جائے جسے دو حصوں میں تقسیم کیا گیا۔ فوکس گروپ مباحثت اور ساتھ ہی انفرادی نقطہ نظر حاصل کرنے سے ہم اس قابل ہوئے کہ یہ جان گئیں کہ بحث یا اتفاق رائے کی صورت میں مختلف نقطہ نظر اور تجربات کے حامل مسلمان ایک دوسرے سے کیا کہتے ہیں۔ کمیونٹی کے اندر سے ان کے خیالات جاننے کا جو موقع ہمیں ملا وہ بہت بیش قیمت رہا۔ فوکس گروپس کے لیے مدعو کیے گئے افراد اور انٹرویو کے لیے منتخب کردہ افراد کی جو فہرستیں تیار کی گئیں ان میں اس بات کو یقینی بنایا گیا کہ ان میں زیادہ سے زیادہ مختلف پس منظر کے حامل افراد کو لیا جائے تاکہ مسلمانوں کی سامنے آنے والی سوچ نہ صرف درست ہو بلکہ ہر ممکن تفصیلی طور پر سامنے آئے۔ ہم نے جہاں تک ممکن ہوا کہ بحث میں نمائندگی کے سلسلے میں وسیع ترین تنوع پیدا کیا جس میں فرقہ و رانہ شناخت سے لیکر مذہبی اور سیاسی نظریات کے ساتھ ساتھ پیشوں، معاشرت اور پیش و رانہ پس منظر کا بھرپور تنوع قائم کیا۔ فوکس گروپ کی تشكیل کا دارود مدار ان مقامات پر ہوتا تھا جہاں یہ منعقد کیے جاتے تھے۔ ہم نے ہر جانب سے لوگوں کی رائے لی اور ان کے ساتھ مباحثت کا اہتمام کیا اور ان سے سیاسی فلسفوں بشمول لبرل سیکولر، عسکریت پسند، اسلامست، نسائی علمبردار، مذہبی سکالرز سے لے کر انتہائی قدامت پرست اور انتہائی آزاد خیال نقطہ نظر کے حامل افراد، معاشی پوزیشنز کے حامل افراد سے لیکر بقاء کی تجربات اور، ریڈیکل سوشل نظریات کے حامل ہر قسم کے افراد شامل تھے جن سے ہم نے جامع انداز میں بات کی۔

اگرچہ ہم نے جن موضوعات کو اٹھایا اور بات کی ان کے بارے میں نظریاتی نقطہ نظر اور شرکاء کی تدبیراتی فکر میں وسیع پیمانے پر تنوع پایا گیا تاہم ہندوستان کے مسلمانوں کے بنیادی مسائل کے حوالے سے ایک قابل ذکر اتفاق رائے پایا گیا۔

ہمیں یہ امر بھی تسلیم کرنا ہو گا کہ ہماری سٹڈی میں ہندوستان کے دیہاتی علاقوں کو شامل نہیں کیا گیا۔ اگرچہ ہمارے شرکاء بحث برآ راست تجربات اور مشاہدات کے ذریعے ہندوستان کے دیہاتوں کی صورت حال سے اچھی طرح واقف تھے تاہم ہمارا فیلڈ ورک مکمل

طور پر ہندوستان کے شہروں اور قصبوں تک محدود تھا اور اس میں سامنے آنے والے زیادہ تر نقطہ نظر شہری ہے۔

ہم یہ بھی بتا دیں کہ ہم نے اس سنڈی میں ایک مسلم اکثریت والی ہندوستانی ریاست جموں و کشمیر کو دانستہ طور پر شامل نہیں کیا باوجود یہ کہ ہم نے وہاں کا دورہ بھی کیا اور وہاں ماحولیاتی تبدیلیوں اور معماشی رحمات کا مطالعہ کیا۔ کشمیری مسلمان خود کو ہندوستان کے دیگر مسلمانوں کے ساتھ شاخت نہیں کرتے۔ خود مختاری اور ریاست کے رتبے کے حوالے سے ان کا کوئی بھی موقف ہو، وہ جغرافیہ کی رو سے قومی یا نیم قومی ثقافت اور تاریخ کے لحاظ سے خود کو منفرد سمجھتے ہیں۔ فوکس گروپس اور انٹرویو کے موقع پر یہ بات واضح تھی کہ دیگر ہندوستان کے مسلمان کشمیر کے مسئلے اور کشمیری مسلمانوں کی فلاج و بہبود کو ”سوئی جیفرز“ (خاص اور منفرد مسئلہ) کے طور پر دیکھتے ہیں۔ جزوی طور پر وہ تازعے کے منفرد تاریخی اور جغرافیائی پہلو و کشمیریوں کے ساتھ شیئر کرتے ہیں۔ وہ اس بات سے بھی ڈرتے ہیں کہ کشمیر پر پائی جانے والی پاکستان ہندوستان دشمنی و سیچ تر ہندوستانی سماج میں ان کے اپنے مقام کو اور بھی متاذعہ بنادے گی جس سے دائیں بازو کے ہندوؤں کے اس الزام کو مزید تقویت ملے گی کہ ہندوستان کے مسلمانوں کی اکثریت ائمیں نیشنل یا خلیفہ طور پر پاکستان کی ہمدرد ہے۔

## وسعٗ تر تناظر

”میں مسلمان ہوں اور مجھے اس پر فخر ہے۔ اسلام کی تیرہ سو سالہ شاندار روایت میرا درشہ ہے۔ اسلام کی روح میری رہنمائی کرتی ہے اور مجھے آگے بڑھنے میں مدد دیتی ہے۔ مجھے ایک ہندوستانی ہونے پر فخر ہے۔ میں اس ناقابل تقسیم وحدت کا حصہ ہوں جو ہندوستانی قومیت ہے۔ میں اس عالیشان عمارت کا ناگزیر حصہ ہوں اور میرے بغیر ہندوستان کی شاندار عمارت نامکمل ہے۔ میں وہ بنیادی عصر ہوں جسے ہندوستان کو تعمیر کرنا ہے۔ میں اس دعوے سے کبھی دست بردار نہیں ہو سکتا۔“

مولانا ابوالکلام آزاد

مسلمان ہندوستانیوں کے بارے میں ایک روایتی تصور ہے کہ وہ ایک غیر متحرک اور خاموش اقلیت ہیں جو موجودہ زمانے کے غیر مسلم ہندوستان میں سکون کے ساتھ زندگی گذار رہے ہیں۔ ہندوستان میں مسلمان جس طرح باقی ملک کے ساتھ ہم آواز ہیں یا وہ جس طرح ایک سیکولر لیکن ہندو ائمہ کلچر میں مدغم ہو چکے ہیں اس پر غیر ہندوستانی مسلمان ان کی طرف خوارت کی نظر سے دیکھتے ہیں۔ وہ ایک جانب تو ہندوستان میں مسلمانوں کے خلاف مقدمات کی صورت میں ان کے ساتھ یک جہتی کا مظاہرہ کرتے ہیں اور دوسری جانب وہ اس وقت اطمینان کا اظہار کرتے ہیں جب یہی ہندوستانی مسلمان پان اسلامی کاز جیسے فلسطین وغیرہ سے بیجھتی کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ لیکن وہ مسلمان ہندوستانیوں کو ایک ایسی طاقت کے طور پر کم ہی دیکھتے ہیں جسے مسلم امہ کے ساتھ شارکیا جائے۔ ایسا ہمیشہ سے نہیں تھا۔ مسلمان مفکر ہیں اور سکالرز خود کو ایک وسیعٗ تر تناظر کے ساتھ

دیکھتے ہیں۔ وہ ایک ہزار سالہ تہذیب کے وارث ہیں جو کہ جدید تاریخ کی عظیم ترین تہذیب ہے جس کا دامن فلسفے، طرزِ تعمیر، آرٹ اور ادب کی عظمتوں سے بھرا ہوا ہے۔ ہندوستان میں مسلمانوں کی جو تہذیب ہے اسے دنیا بھر کے مسلمانوں کی جانب سے اسلامی تہذیب میں جڑے ایک موتی کی طرح دیکھا جاتا ہے۔ برصغیر کے مسلمانوں کی تقسیم کے نتیجے میں پہلے دو اور پھر تین قوموں کے وجود میں آنے تک اسلامی دنیا میں یہ بلاشبہ ایک عظیم ترین نہیں تو عظیم تہذیب کا درجہ ضرور رکھتی تھی۔

مسلم ہندوستانی بگلہ دلش اور پاکستان کے مسلمانوں کے ساتھ جس طرح ایک جغرافیائی، تاریخی، علمی اور ثقافتی تعلق محسوس کرتے ہیں اس کی سیاسی حیثیت بہت نازک ہے۔ یہ ہندو ائمہا پسندوں کے لیے ایک آسان نشانہ ہے جو یہ سمجھتے ہیں یا الزام عائد کرتے ہیں کہ ہندوستانی مسلمان ”قوم مخالف“ ہیں کیونکہ وہ اندر خانے پاکستان کے ساتھ ہمدردی رکھتے ہیں اور ان کے لیے ہندوستانی شناخت سے زیادہ مسلم شناخت اہمیت رکھتی ہے۔ لیکن جہاں تک ثقافتی اور مذہبی فکر کی بات ہے تو جنوبی ایشیائی مسلمانوں کی حیثیت سے جو ورثہ ان کے پاس ہے وہ ان کے لیے فخر کا باعث ہے۔ یہ اسلام کی ایک منفرد اور بeryl مشکل ہے جو کہ اپنے جغرافیائی محل و قوع اور تاریخی تحریکات سے مخصوص قسم کی خصوصیات حاصل کرتا ہے۔ جنوبی ایشیا کے مسلمان کسی بھی اسلامی خطے کے مقابلے میں زیادہ بڑا اور ثقافتی گروپ تشکیل دیتے ہیں۔

اسلام کا انشاہ اور ایرانی اور وسطی ایشیائی ثناخت کا امتزاج وسیع ہندوستانی قومی تاریخ، ثقافت اور تہذیب کے ناقابل تقسیم حصے کے طور پر برقرار رہتا ہے۔ آزادی کی جدوجہد کے سلسلے میں بھی مسلمان ہندوستانی ناگزیر تھے اور اس وقت ہندوستان میں جو ایک کیشِ المذہبی سیاسی اور ثقافتی شناخت تھی اور آج کے ہندوستان کی جو ثقافتی اور علمی شناخت ہے اس کا بھی ناگزیر حصہ ہے۔ ہندوستانی مسلمان ایک مشکل توازن کے ساتھ جدوجہد میں مصروف ہیں۔ ایک جانب تو وہ اپنے مذہبی اور ثقافتی ورثے اور اس وسیع قومی لکچر پر فخر کا احساس رکھتے ہیں جو انہوں نے تشکیل دیا ہے اور دوسری جانب یہ اسلام ہی تھا جس نے 1947ء میں ان کے وطن کا بٹوارہ کیا تھا۔ ہندوستانی مسلمان اپنے ہندوستانی ہونے پر بھی فخر کرتے ہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے تقسیم کے باوجود نئے ملک پاکستان میں ہجرت کرنے کے بجائے

کیشالمذہبی ہندوستان میں رہنے کو ترجیح دی۔

لیکن انفرادی کامیابیوں کے باوجود مسلمان ایک گروہ کے طور پر آزاد ہندوستان میں خوشحالی حاصل نہ کر سکے۔ حال ہی میں نہ صرف ہندوستان بلکہ ہندوستان کے باہر بھی یہ تشویش جنم لے چکی ہے کہ معاشری، سماجی اور ثقافتی طور پر مار جلا تر شہریوں کی ایک بڑی آبادی کا وجود قومی یک جہتی کے لیے بہت بڑا مسئلہ ہوتا ہے جو اس کے ساتھ ہی سیاسی اور سماجی طور پر بھی عدم استحکام کا منبع بن سکتا ہے۔ بعض حلقوں کا خدشہ ہے کہ اس وقت ہندوستانی مسلمانوں میں جوریاست مختلف اور پان اسلامی نظریات تیزی سے بڑھ رہے ہیں اس کی وجہ ان میں پایا جانے والا محرومی اور ناراضگی کا احساس ہے اور جو قتنیدگروہ ان نظریات سے متاثر ہو رہے ہیں وہ بھی مستقبل میں مسائل کو جنم دے سکتے ہیں۔

اگرچہ ہندوستان میں مسلمانوں کی آبادی (سولہ کروڑ) لگ بھگ پاکستان کی آبادی کے قریب قریب اور بگھے دلیش کے برابر جبکہ کئی غالب اکثریت والے مسلمان ملکوں (جیسے مصر کی آبادی آٹھ کروڑ ہے) سے بہت زیادہ ہے لیکن اس کے باوجود بھارت کے مسلمان نسبتاً کم پڑھے لکھے اور ناخواندہ ہیں۔ ان کے محسوسات اور خراب حالات کو غیر ہندوستانی تو دور کی بات ہندوستانی غیر مسلموں میں بھی کم ہی سمجھا جاتا ہے۔ ان میں یہ احساس بھی پایا جاتا ہے کہ بھارت بھر میں مختلف النوع مسلمان کمیونیٹی میں جو کچھ ہو رہا ہے وہ اس حوالے سے بھی بے بس ہیں۔

## ایک مختلف قسم کی اقلیت

ہندوستان میں مسلمانوں کی آبادی کے حوالے سے جو غیر رسمی اور غیر سرکاری اعداد و شمار ہیں وہ بہت متفرق ہیں اور اس حوالے سے مسلمانوں کے حامیوں اور مخالفین میں خاصی تکرار پائی جاتی ہے 2001ء کی مردم شماری کے حوالے سے ایک تخمینے کے مطابق ان کی آبادی سولہ کروڑ کے لگ بھگ ہے جو کہ کل آبادی کا 13.5 فیصد ہے۔ آبادی کے یہ اعداد و شمار کہاں تک درست ہیں؟ یہ بھی بذاتِ خود ایک ایسا سوال ہے جس پر بہت تنازعہ پایا جاتا ہے جو اس بات کی عکاسی کرتا ہے کہ ہندوستان میں مسلمانوں کو جس ناگوار صورتحال کا سامنا ہے اس کے بارے میں بھی کس قدر تنازعہ ہوگا۔ مسلم مخالف دائیں بازو والے تو یہاں تک کہتے ہیں کہ مسلمان ہندوستان کی کل آبادی کا تمیں فیصد تک ہو چکے ہیں جس سے ایک قسم کا اضطراب ظاہر ہوتا ہے یا پھر ایسا کر کے شاید وانتہ طور پر خطرے کی گھنٹی بجائی جاتی ہے کہ آیا مسلمان ایک روز بھارت کی ہندو آبادی کو ہی اقلیت میں بدل دیں گے اور یوں ان کی سلامتی کو خطرے میں ڈال دیں گے۔ انتہا پسند مسلمان حلقوں کا یقین ہے کہ اصل اعداد و شمار سرکاری اعداد و شمار سے دو گنا ہیں اور یہ کہ مسلمانوں کی آبادی کو جان بوجھ کر کم ظاہر کیا جاتا ہے تاکہ انہیں ان کے حقوق سے محروم رکھا جاسکے۔ ذمہ دار مسلمان حلقة کہتے ہیں کہ مسلمانوں کی آبادی کل بھارتی آبادی کا بیس فیصد ہے۔ بہر حال کچھ بھی کہا جائے یہ حقیقت تو روز روشن کی طرح عیاں ہے کہ مسلمان ہندوستان میں دوسرا سب سے بڑا مذہبی گروہ اور دنیا کی سب سے بڑی مسلمان اقلیت ہیں۔

ان کی آبادی کتنی ہے؟ اس سے قطع نظر ہندوستان میں مسلمانوں کی جو حیثیت ہے وہ

اس حقیقت سے پھوٹی ہے کہ موجودہ ہندوستان میں ایک اقلیت ہونے کے باوجود وہ ایک ایسی سیاسی تاریخ کے وارث ہیں جو ان طاقتوں مسلم سلطنتوں پر مشتمل تھی جو طویل عرصے سے ہندوستان پر غالب رہی تھیں۔ وہ ایسی ثقافتی روایات کے امین ہیں جن کا ماذ مقامی بھی ہے اور وسط ایشیائی بھی۔ اور یہ وہی رنگ ہے جو آج کی جدید ہندوستانی شناخت میں بھی دکھائی دیتا ہے۔ صرف بیسویں صدی کے وسط میں قیام پاکستان سے پہلے تک غیر منقسم ہندوستان میں مسلمان کل آبادی کا ایک تھائی تھے۔

لہذا ہندوستان میں مسلمان خود کو اس طرح ایک اقلیت کے طور پر نہیں دیکھتے جس طرح دوسری اقلیتیں دیکھتی ہیں۔ ہندوستان ان کا ہے اور وہ اس ملکیت اور تعلق کا پورا احساس رکھتے ہیں۔ تاہم مسلم مخالف دائیں بازو کے انتہا پسند ہندو گروہوں کے سامنے آنے کے بعد ان میں بے چینی کا احساس بھی بڑھ رہا ہے۔ جہالت اور روایتی تصورات کی بنیاد پر ہندوستانی مسلمانوں کے خلاف تعصّب تیزی سے بڑھ رہا ہے۔

## مذہبی اور قومی تشخص

اگرچہ برصغیر میں مسلمان ہمیشہ ایک اقلیت کے طور پر ہی رہے ہیں لیکن جس وقت یہاں پر انگریزوں نے بذریعہ بقشہ کیا تو ہندوستان پر مسلم اشرافیہ کی حکومت تھی۔ مختلف نسلوں کے مسلمان (ترک اور ایرانی) اور سلطنت دہلی اور مغلوں کی شکل میں مسلم خاندان گذشتہ چھ سال سو سال سے ہندوستان پر حکومت کر رہے تھے۔ کئی علاقوں (جو پاکستان کا حصہ بنے) میں مسلمان دیسے ہی اکثریت میں تھے اور یہاں پر جو ہندو گھر تھا اس پر بھی مسلمانوں کی علمی اور ثقافتی چھاپ نمایاں تھی۔ کئی ایسے علاقوں میں تھے جو برہاہ راست مسلمانوں کے کشوروں میں نہیں تھے لیکن اس کے باوجود ان پر مسلمانوں کے اثرات تھے کیونکہ وہاں پر اشرافیہ میں مسلمان بھی شامل تھے اور آبادی میں مسلمان اقلیت کے طور پر بھی موجود تھے جس کی وجہ سے خوارک، فون لطیفہ، تعمیرات حتیٰ کہ مذہبی فکر میں بھی مسلمانوں کے ملے جلے اثرات شامل تھے۔

لگ بھگ ایک صدی تک ہندوستان میں مذہبی شناخت تقسیم کا باعث رہی۔ ہندوستان کو اس وقت یورپی طور پر سلامتی کے جن چیزوں کا سامنا ہے ان کے حوالے سے کسی بھی قسم کی فیصلہ سازی میں اسلام کے اس کردار کو نظر انداز نہیں کیا جاسکتا جو ان ملکوں کے قیام میں شامل ہے جن پر جنوبی ایشیا مشتمل ہے۔ لیکن جہاں تک مسلمانوں میں علیحدگی پسندی اور قوم پرستی کی بحث ہے اس حوالے سے مسلمان دونوں اطراف سے بڑھ چڑھ کر حصہ لیتے ہیں۔ برطانیہ سے آزادی کے لیے ایک قومی تحریک کی تیاری کے موقع پر تمام قوم پرست تحریکوں کو جس سوال کا سامنا تھا وہ یہ تھا: بھارتی قومی

شناخت کی بنیاد کیا ہے؟ اس حوالے سے تین قسم کے افکار سامنے آئے۔

سیکولر قوم پرست جن میں ہندو اور مسلمان دونوں شامل تھے جو ایک مشترکہ کا زر رکھتے تھے کے مطابق ہندوستانی کلچر ان کی قوی شناخت ہے جس کی بنیاد پر آزادی کی جدوجہد تشكیل دی جانی چاہیے اور ایک قوی طرز حکومت کا قیام عمل میں لانا چاہیے۔ ہندوستانی رائے عامہ میں انہیں ایک غالب اکثریت حاصل تھی۔

دوسرے ہندوستانی مذہبی قوم پرست تھے جو دلیش کی آزادی میں ایک ایسا موقع دیکھ رہے تھے جس میں وہ ہندوستانی تہذیب کی عظمت کو بحال کر سکیں اور ایک ہندو خصوصیات کا حامل طرز حکومت تشكیل دیں۔ کیونکہ وہ سمجھتے تھے کہ ہندوستان کی اکثریت ہندوؤں پر مشتمل ہے۔ مسلمان اپنے مذہب کی پیروی کے لیے آزاد ہوں گے لیکن وہ ایک ایسی ریاست میں رہیں گے جہاں صرف ہندو کلچر ہوگا۔

دوسری جانب مسلمان قیادت کے ایک حصے نے مسلمانوں اور ہندوؤں کے جدا گانہ مفاد کی بنیاد پر مسلم لیگ کو منظم کیا کیونکہ انہیں خدشہ تھا کہ نمائندہ جمہوریت کا حصہ بننے کی صورت میں مسلمان اقلیت کے طور پر نقصان میں رہیں گے۔ اس کے نتیجے میں مسلمانوں کی اکثریت پر مشتمل پاکستان اور ہندوؤں کی اکثریت پر مشتمل ہندوستان کا قیام عمل میں آیا۔ اس عرصے سے پہلے اور اسکے دوران اور بعد ازاں ہندوؤں، مسلمانوں اور سکھوں نے ایک دوسرے کے خلاف خوزیری تشدد کا مظاہرہ کیا۔

بر صغیر کی تقسیم کے سلسلے میں مسلمانوں کو جس مشکل کا سامنا کرنا پڑا ان میں سے ایک یہ بھی تھی کہ مسلمان آبادی کا ایک بڑا حصہ ہندوستان کے ایسے علاقوں میں آباد تھا جہاں وہ اقلیت میں تھے اور یوں یہ علاقے ہندوستان کا حصہ بنے۔ جو علاقے پاکستان کا حصہ بننے والے بھی ہندو اقلیت میں آباد تھے لیکن ان کی تعداد بہت کم تھی۔ اگرچہ بر صغیر کی تقسیم کی تحریک میں حصہ لینے والے مسلمان غالب حد تک سیکولر رجحانات کے حامل تھے لیکن نئے ملک پاکستان میں مذہب ایک اہم حقیقت بن گیا اور تشدد اور عدم رواداری کے نتیجے میں جو تھوڑے سے ہندو اس علاقے میں آباد تھے وہ بھی ہندوستان کو بھرت پر مجبور ہو گئے۔

مذہبی شخص کی بنیاد پر صغیر کی تقسیم کے ضمن میں جو حساس صورت حال درپیش تھی وہ انتہائی پیچیدہ نوعیت کی تھی۔ تقسیم کے نتیجے میں نہ صرف بر صغیر مسلم اور غیر مسلم ریاستوں میں

تبدیل ہو گیا بلکہ اس کے نتیجے میں خود مسلمان آبادی بھی تقسیم ہو گئی اور ہندوستان میں اس کا اثر ورثون، شراکت اور اہمیت سب کم ہو گئے۔ مزید براں مسلمان جس طرح سمجھتے تھے کہ ایک الگ وطن بنانے کے مفادات کا تحفظ کر سکیں گے اس سے تقسیم کے بعد بھارت میں مقیم مسلمانوں کی پوزیشن کو نقصان پہنچا۔ ہندوستان میں ان کی کم تعداد اور ہندوستانی ریاست کے سیکولر ہونے کے باوجود ہندوستانی مسلمانوں کے سیاسی مفادات کو زک پہنچی۔

یہ امر بھی زیادہ حیران کن نہیں کہ مذہبی ہندو قوم پرستوں نے ہندو اکثریتی ہندوستان کی تقسیم کی مخالف کی تھی۔ اس میں بھی حیرانی کی کوئی بات نہیں کہ سیکولر مسلمانوں اور ہندوؤں نے مشترکہ ہندوستانی شناخت اور کلچر کو مسترد کرنے کی مخالفت کی۔ جو بات قابل ذکر ہے کہ مسلمانوں کی مذہبی اور عسکری سیاسی قیادت نے بھی تقسیم کی مخالفت کی جیسے جمعیت علمائے ہند نے انٹی سامراج چدو جہد سے اپنے شدید لگاؤ کے باعث ایسا کیا جبکہ دیگر جیسے جماعت اسلامی نے اس بنیاد پر تقسیم کی مخالفت کی کہ ایسا کرنے سے مسلمان تقسیم ہو جائیں گے اور یوں ہندوستان میں اسلام اور مسلمان دونوں کمزور ہوں گے۔ اس طرح محبت وطن اور ثقافتی طور پر احساس تفاخر کرنے والے مسلمانوں میں یہ سوچ پائی جاتی تھی کہ ہندوستان ان کا وطن ہے۔ اسی سوچ کی عکاسی آج کے دارالعلوم دیوبند مدرسے کی فکر سے ہوتی ہے جو یہ کہتی ہے کہ پان اسلامی نظریے کے حامیوں کے بر عکس ہندوستان دارالحرب نہیں بلکہ دارالامن ہے جہاں جہاد کی ضرورت نہیں۔ یہ مدرسہ ہندوؤں کو کافر قرار دینے کی بھی مخالفت کرتا ہے۔

بر صغیر کی تقسیم اور پاکستان اور بھارت کے قیام کے موقع پر ایک مشترکہ ملا جلا ہندوستانی کلچر ایک زندہ حقیقت تھا۔ اقلیت میں ہونے کے باوجود مسلمان بطور ہندوستانی ایک ایسی تہذیت پر فخر کرنے میں حق بجانب تھے جس کی اعلیٰ ترین ثقافتی، مذہبی اور سیاسی کامیابیوں میں مسلم اثرات کا ایک ناقابل تردید حصہ شامل تھا۔ ہندوؤں نے بیشتر اوقات مسلم اثرات کے ان عناصر کو گلے لگایا تھا جس نے ان کی تہذیب کو منور کیا تھا۔ اشرافیہ کی سطح پر مسلمان اور ہندو آپس میں گھلے ملے ہوئے تھے اور ایک دوسرے کی تقریبات میں پورے ذوق و شوق سے شرکت کرتے تھے۔ وہ ایک دوسرے کے مذہبی تہواروں کا احترام کرتے تھے۔ مسلمانوں کے مذہبی صوفیاء کے مزاروں کا احترام کیا جاتا تھا اور بعض اوقات تو ہندو اور مسلمان ایک

دوسرے کے مذہبی تھواروں کو بھی مناتے تھے۔

شاید اس وقت کا عظیم ترین حوالہ یہ حقیقت تھی کہ جس سیکولر ہندوستانی قوم پرست تحریک نے ہندوستان کو متعدد رکھنے کی کوشش کی اس کی سینئر قیادت میں مسلمان شامل تھے۔ انڈین نیشنل کالگرس کے مولانا آزاد، شمال مغربی سرحدی صوبہ میں پٹھانوں کے غیر متنازعہ اخلاقی اور سیاسی رہنمای عبدالغفار خان اور آزاد ہندوستان کے تیسرا صدر ذاکر حسین جیسے رہنماؤں نے نہایت غیر مبہم انداز میں یہ واضح کیا کہ ہندوستانی قوم پرست مسلمانوں کے لیے بھی اسی طرح قابل فخر ہے جس طرح ہندوؤں کے لیے ہے اور یہ کہ آزاد بھارت میں مسلمانوں کے لیے برابری کی جگہ ہے۔

## سیاسی شرکت

وہی تر ہندوستانی قومیت کے احساس کے ساتھ جڑے مسلمان آزادی کی تحریک کا اٹوٹ اگ تھے۔ تقسیم کے بعد انہوں نے سیکولر سیاسی تناظر میں مسلمانوں کو قیادت اور نمائندگی فراہم کی۔ ان کی کم ہوچکی تعداد اور مسلمان کی حیثیت سے آزادی کی تحریک میں ان کی شمولیت کے نتیجے میں پیدا ہونے والے تشدد اور منقسم مسلمان خاندانوں کے صدمے نے اتحادی سیاست کی راہ ہموار کی۔ تاہم وقت گزرنے کے ساتھ مسلمانوں اور ریاست کے درمیان رابطوں اور بات چیت میں مسلم اور غیر مسلم ہندوستانیوں کو درپیش مشترکہ مسائل کے بجائے مسلمانوں کے منفرد مقادرات اور ان کے الگ مذہبی شخص کی بات پر زیادہ زور دیا جانے لگا جیسے مسلمانوں کے لیے علیحدہ و راشتی اور فیصلی قوانین کا اجراء وغیرہ۔

آزادی کے کئی عشروں بعد ائمہ نیشنل کانگرس پارٹی غالب رہی اور سیکولر روایات کے ساتھ قوم پرست مسلمانوں کا تاریخی تعلق بھی کانگرس کے ساتھ رہا۔ کانگرس کی جانب سے مسلمانوں کو محض ”ووٹ بینک“ سمجھنے کے حوالے سے ہمیشہ ناراضکی اور ناپسندیدگی کا اظہار بھی ہوتا رہا۔ مسلمانوں نے محسوس کیا کہ ان کے ساتھ اچھا سلوک نہیں ہو رہا اور انہیں محض ٹوکن کے طور پر رعایات دی جا رہی ہیں جبکہ کانگرس کے اندر اور باہر دونوں جگہ صرف ہندو رائے عامہ کے عناصر کو ہی خوش کیا جا رہا ہے۔ کانگرس کی سیاسی اجراہ داری کے خاتمے کے بعد مسلمان ووٹر اور رہنماؤں نے مسلمانوں کی طاقت اور اثر و سوخ میں اضافے کے لیے اتحادی سیاست کے امکانات کو دریافت کیا۔ تاہم پارٹی پلیکس کے عدم استحکام نے مسلمان قیادت اور نمائندگی کو کمزور کیا۔ کمیونٹ حکم رانی والی ریاستوں اور ان ریاستوں جہاں کمیونٹ پارٹیوں کی بھرپور موجودگی تھی جیسے مغربی بنگال اور کیرالہ وغیرہ میں ایسی مخصوص

صورت حال نہ تھی۔ اگرچہ کمیونٹ پارٹیوں اور حکومتوں نے مسلمانوں کے مفادات کا دیگر پارٹیوں کے مقابلے میں موثر طریقے سے دفاع کیا لیکن حالیہ مقالات سے پتہ چلا کہ سینٹر مسلمان رہنماؤں کو ان کے تناسب کے مطابق مرکزی سیاسی دھارے میں شامل نہیں کیا گیا اور کمیونٹوں نے بھی دیگر ہندوستانی سیاست دانوں کی طرح توکن ازم کی سیاست کا مظاہرہ کیا۔ حالیہ رسول کے دوران کمیونٹ پارٹی پر الزام عائد کیا جاتا ہے کہ انہوں نے سخت مذہبی، اتنی سیکولر اور منقسم مسلمان سیاسی تحریکوں اور رہنماؤں جیسے کیروالہ میں پیپلز ڈیموکریک پارٹی کے عبدالناصر مدنی وغیرہ کے ساتھ جوڑ توڑ کر کے انتخابی فائدہ حاصل کیا۔ دیگر نے یہ دیکھا کہ صورت حال اس سے بھی زیادہ پچیدہ ہے اور یہ کہ مذہبی انتہا پسند عناصر معاشری اور سماجی طور پر ناصافی سے دوچار ہندوستانیوں کے ساتھ ریڈیکل نوعیت کے اتحاد بنانے کے لیے ہمیشہ تیار رہتے ہیں۔ مثال کے طور پر مدنی کی پارٹی پی ڈی پی جس کا دعویٰ ہے کہ اس کا مسلمانوں کے ساتھ ساتھ دلوں اور دیگر پسمندہ ذائقوں کے ساتھ بھی اتحاد ہے۔ یہ چیز مدنی کے ارتقائی عمل کی عکاسی کرتی ہے کہ جہنوں نے پہلے محض مسلمانوں کے تحفظ کے لیے ہندوؤں کی راشٹریہ سوامی سیوک سنگھ کی طرز پر اسلامی سیوا سنگھ پارٹی بنائی اور پھر اس میں دلوں اور دیگر پسمندہ ذائقوں کو بھی شامل کر لیا۔

2009ء کے ایکشن کے نتائج میں موجودہ مسلم سیاسی رویے کے بارے میں معلومات فراہم کرتے ہیں۔ اگرچہ واضح طور پر ان ایکشنوں میں یہ دکھائی دیا ہے کہ مسلمانوں میں دوبارہ کانگرس کی طرف واپسی کا خاطر خواہ اور مسلسل رجحان پایا گیا ہے تاہم ہندوستان بھر میں مسلمانوں کا سیاسی رویہ حالات کے مطابق مختلف رہا ہے۔ جن ریاستوں جیسے دہلی، گجرات، راجستhan اور مدھیہ پردیش میں دائیں بازو کی ہندو نواز بھارتیہ جتنا پارٹی اور کانگرس کے درمیان مقابلہ تھا وہاں پر مسلمانوں نے اول الذکر کے خلاف ووٹ دیا۔ جبکہ جن ریاستوں جیسے اتر پردیش، بہار اور مہاراشٹر میں سیاسی میدان متنوع نوعیت کا تھا وہاں پر مسلمانوں کا ووٹ مختلف سیاسی پارٹیوں کے درمیان تقسیم ہوتا رہا جس کی بنیاد مقامی یا طبقاتی اور اتحادی مفادات تھے۔

آسام ایک ایسی ریاست ہے جہاں نہ صرف مسلمان آبادی کا قابل ذکر تناسب میں حصہ ہیں بلکہ ریاستی اسٹبلی کے کئی حلقوں میں تو مسلمان اکثریت یا برابر کی تعداد میں ہیں یا

قابل ذکر تعداد کے حامل ہیں اور بھی وجہ ہے کہ آسام میں آسام یوناٹڈ ڈیموکریٹک فرنٹ (audf) ایک نئی اور خصوصی طور پر مسلمانوں کی پارٹی بن گئی ہے۔ کیرالہ میں بھی مسلمان بھاری تعداد میں ہیں اور ان کی سیاسی موجودگی اور پارٹی مسلمہ ہے جس کا نام انٹرین یونین مسلم لیگ ہے۔ اور اس ریاست میں کانگریس یا کیونسٹ پارٹی جیسی مرکزی پارٹیوں میں سے چاہے کوئی بھی پارٹی حکومت بنائے، یہ آسام یوناٹڈ ڈیموکریٹک فرنٹ اس کا لازمی کا حصہ ہوتی ہے۔ دیگر موثر مسلم سیاسی پارٹیوں میں آندھرا پردیش کی مجلس اتحاد اسلامیں بھی شامل ہے۔

مسلم سیاست میں ایک حالیہ قابل ذکر پیش رفت ہندوستان بھر میں نئی مسلمان سیاسی پارٹیوں کا پھیلاؤ ہے اگرچہ ان میں سے کئی زیادہ عرصہ نہ چل سکیں۔ سب سے زیادہ آبادی کی حامل اور سیاسی طور پر سب سے زیادہ سرگرم ثقافتی ہندوستان کی ریاست اتر پردیش میں نصف درجن کے قریب مسلم سیاسی پارٹیاں قیام میں آئیں۔ تاہم اس پیش رفت کی سیاسی طور پر اہمیت کیا ہے؟ یہ بھی تک واضح نہیں ہے۔ تاہم اس سے یہ ضرور ظاہر ہوتا ہے کہ مسلمانوں کے درمیان نظریاتی اور سیاسی اتفاق رائے ثوٹ پھوٹ سے دوچار ہے۔ اس پیش رفت سے یہ بھی پتہ چلتا ہے کہ مسلمانوں میں اپنے مشترکہ مفادات کے حوالے سے شور میں اضافہ ہو رہا ہے۔ اور ہندوستان کے قوی تشخص اور مسلمانوں کے تصورات اور ثقافت کے اس میں مقام کے معاملے پر زور و شور سے بحث ہونے لگی ہے۔

طويل عرصے سے قائم مسلم سیاسی پارٹیوں اور تحریکوں مجلس اتحاد اسلامی، جمیعت علمائے ہند اور آئی یو ایم ایل میں گھری تقسیم بھی ایک اہم پیش رفت ہے۔ ان تینوں پارٹیوں میں تقسیم کی وجہ پارٹیوں پر خاندانوں کے قبضے یا اجارہ داری (مجلس اتحاد اسلامی میں اویسی خاندان اور جمیعت علمائے ہند میں مدنی خاندان) کی پاداش میں جنم لینے والی ذاتی مخاصمت ہے جو مسلمان سیاسی قیادت کے نیم جا گیردارانہ مزاج کا واضح ثبوت ہے۔

## تشدد، انتہا پسندی اور ریاست

2002ء میں مغربی بھارت کی ریاست گجرات میں مسلمانوں کو ہجوم کے حملوں کی صورت میں انتہائی خوفناک اور منظم تشدد کا سامنا کرنا پڑا جس میں لوگوں کو بھی ان طریقے سے موت کے گھاٹ اتارا گیا۔ انہیں زندہ جلاایا گیا اور جسموں کے ٹکڑے کیے گئے۔ ریپ کیا گیا اور ان کی جائیدادوں، مساجد اور درگاہوں کو بڑے پیمانے پر تباہی کا نشانہ بنایا گیا۔ یہ واقعات جن واقعات کے نتیجے میں پیش آئے ان کو تفصیل کے ساتھ بیان کیا جاتا اور ان پر بحث کی جاتی رہتی ہے۔ دائیں بازو کے ہندو کارکن گودھرا میں ایک ریلوے پلیٹ فارم پر مسلمانوں کے خلاف گالم گلوچ اور تشدد کا مظاہرہ کر رہے تھے جس پر اس ٹرین کو نذر آتش کر دیا گیا جس میں وہ سوار تھے جس کے نتیجے میں ہلاکتیں اور لوگوں کے زخمی ہونے کے واقعات پیش آئے۔ اس واقعے کے بعد ہندوؤں نے شدید اشتغال میں آ کر گودھرا اور دیگر علاقوں میں مسلمانوں پر وحشیانہ طریقے سے حملہ شروع کر دیے۔

یہ بات واضح ہے کہ ریاست اور اس کے سب سے بڑے شہر احمد آباد میں مسلمانوں کی آبادیوں پر جس طرح حملے کیے گئے وہ نہایت منظم تھے جس میں حملہ آوروں کو اس وقت کی سیاسی پارٹی کی ریاستی حکومت کی مکمل پشت پناہی حاصل تھی۔ حملہ آور ہندو مسلمانوں کی تلاش کے لیے ووٹ لٹیں ہاتھوں میں پکڑے ہوئے تھے۔ چند مستثنیات کے علاوہ پویس مسلمانوں کی حفاظت کرنے میں ناکام رہی بلکہ ملکہ طور پر تشدد کی حمایت اور اس میں شرکت کرتی

رہی۔ ریاست کے وزیر اعلیٰ سمیت تمام منتخب رہنماؤں نے ان واقعات کے حوالے سے کسی قسم کی معذرت اور شرم کا مظاہرہ نہیں کیا۔ اس موقع پر جو کچھ ہوا اس کے بارے میں اکثر ”پروگرام“ (قتل عام) کی اصطلاح استعمال کی جاتی رہی۔

ہندوستان میں آباد مسلمان کس قدر آسان شکار ہیں؟ آزادی کے پچاس سال بعد پیش آنے والا یہ واقعہ اس کی بھرپور عکاسی کرتا تھا۔ یہ ایک ایسا امر تھا جس کے بارے میں ہندوستان میں سیاسی استحکام، سماجی یک جہتی اور انسانی حقوق کے علم بردار پہلے ہی تشویش کا شکار تھے۔ اس کے علاوہ ہندوستان میں اس حوالے سے بھی ایک سوچ بیدار ہوئی تھی کہ بیسویں صدی میں پیش آنے والا تشدد کا یہ واقعہ ایک نئی قسم کی اہمیت کا حامل تھا۔ اس کے علاوہ یہ تشویش بھی پیدا ہوئی تھی کہ ریاستی حکام اور اداروں اور مسلم مخالف انتہا پسند تنظیموں کے درمیان جنم لینے والا یہ ٹھہر جوڑ ملک میں لا ایڈ آرڈر کے لیے ایک نئے خطرے کے طور پر سامنے آیا تھا۔

گجرات میں اس بات کے ٹھوں شواہد موجود تھے کہ ریاستی حکومت کے اعلیٰ ترین حکام بذات خود تشدد کے واقعات میں ملوث تھے۔ ایڈیشنل ڈائریکٹر جزل آف پولیس سری کمار جیسے پولیس افسر جنہوں نے کسی انتیازی سلوک کے بغیر لوگوں کے جان والی حفاظت کرنے کی کوشش کی انہیں سینئر ریاستی حکام کی جانب سے محکمانہ کارروائی کا سامنا کرنا پڑا۔ بعد ازاں سپریم کورٹ نے سری کمار کے حق اور ریاستی حکومت کی مخالفت میں فیصلہ بھی سنادیا۔ ریاستی حکومت نے اس موقع پر جس طرح منظم طریقے سے جان بوجھ کر اپنے فرانپن کی ادائیگی میں کوتاہی کا مظاہرہ کیا اس نے نہ صرف مسلمانوں بلکہ تمام ہندوستانیوں کے مفادات اور فلاح کو خطرے میں ڈال دیا۔ اس سے بھیتیت مجموعی ہندوستانی ریاست کی اپنے شہریوں اور وسیع تر ہندوستانی معاشرے کی معاشی ترقی کی حفاظت کے سلسلے میں کمزوری عیاں ہو گئی۔

عوامی بدامنی کے واقعات میں ریاستی اداروں کی منظم ملی بھگت کے شواہد کے علاوہ گجرات سانحہ کے نتائج سے عوامی امن و امان کو منظم طریقے سے کمزور کیے جانے کی نشاندہی ہوئی۔ ہندو مسلم فسادات کے گذشتہ واقعات اب جدید ہندوستان میں بغاوت کی شکل اختیار کر گئے ہیں جس میں ہجوم جوابی انتقامی کارروائی کرتا دکھائی دیتا ہے۔ اس کے برعکس

27 مارچ کا ”نائمر آف انڈیا“ اپنی رپورٹ میں کہتا ہے کہ گودھرا کے ابتدائی واقعے کے پورے ایک ماہ بعد گجرات کے تیس سے زائد شہر اور قصبے کریفوکی حالت میں تھے۔ ہندوستان میں مذہبی فسادات کی ایک لگی بندھی صورت یہ ہوتی ہے کہ اس میں مقامی نوعیت کا تشدد ہوتا ہے یا چند محلوں یا علاقوں میں تشدد کا مظاہرہ کیا جاتا ہے۔ اس کے مقابلے میں گجرات میں یہ تشدد بڑی طرح پھیل گیا جس کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ اس میں 53 ریاستی انتخابی حلقوں میں 99 دیہات 183 قصبے اور 284 پولیس شیشن متأثر ہوئے۔

تشدد اور بلوے کے جوابی اقدامات کے نتیجے میں ہلاکتوں کا تناسب ہندوستان میں مسلمانوں کی آبادی کے کم تناسب کی وجہ سے ہمیشہ غیرمتوازن رہتا ہے۔ تاہم سانحہ گجرات میں یہ تناسب خطرناک حد تک پہنچ گیا۔ گودھرا میں مسلمانوں اور ہندوؤں کی اموات کا تناسب 1.5 تھا یعنی ایک ہندو کے مقابلے میں پانچ مسلمانوں کو مارا گیا جبکہ گودھرا واقعے کے مزید نتائج میں یہ تناسب 1.15 تک پہنچ گیا یعنی ایک ہندو کے مقابلے میں پندرہ مسلمانوں کو ہلاک کیا گیا۔ مسلمانوں کو شانہ بنائے جانے کے سلسلے میں جو دونے نمونے سامنے آئے اس سے رہجان میں تبدیلی کی عکاسی ہوتی ہے۔ مثال کے طور پر جن علاقوں میں مسلمان غالب اکثریت میں ہوتے ہیں وہاں پر وہ مقابلہ محفوظ ہوتے ہیں تاہم گجرات کے واقعے میں مسلمانوں کے اکثریتی علاقوں پر محلے کیے گئے جبکہ گجرات کے دیہاتی علاقوں میں جس طرح تشدد اور ہلاکتیں پھیلتی چلی گئیں اس کی کوئی مثال نہیں ملتی۔

سانحہ گودھرا کے دو ماہ بعد کیپوں میں مقیم بے گھر مسلمانوں کی تعداد ڈیڑھ لاکھ تھی۔ اگرچہ ان میں سے بہت سے لوگ اپنے مستقل گھر حاصل کر چکے ہیں تاہم کم ہی لوگ دوبارہ اپنے اصل گھر کو لوٹ سکے۔ سانحہ کے نتیجے میں جو طویل المیعاد رہجان دیکھنے میں آیا وہ رہائش کے مقابلے میں شدید نوعیت کی علیحدگی (segregation) تھی حتیٰ کہ جو خوشحال مسلمان خاندان اس سے پہلے ملی آبادیوں میں رہتے تھے وہ بھی غالب اکثریت والے مسلمان محلوں آبادیوں میں چلے گئے۔ محلے بستیاں الگ کرنے کے اس رویے کے نتیجے میں ان غریب مسلمان آبادیوں کے مسائل اور بھی بڑھ گئے جہاں پر رہائشی سہولیات پہلے ہی بہت کم تھیں۔

بہت سے مسلمان اور غیر مسلم ہندوستانیوں نے یہ مشاہدہ کیا ہے کہ مرکزی ہندوستانی

رائے عامہ اور مسلم رائے کے درمیان نفیتی اور شفافیتی خلچ میں اضافہ بڑھ رہا ہے۔ یہ خلچ آبادی کے دونوں طبقات کی ایک دوسرے کے بارے میں رائے اور تاثر کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے جس میں وہ ایک دوسرے کے بارے میں شے کا شکار ہیں اور ایک دوسرے سے مخاصلہ رہیہ رکھتے ہیں۔ ایک سمجھتا ہے کہ دوسرا مشترکہ قومی شناخت کی بنیاد پر قائم قومی وحدت کے ساتھ پوری طرح مخلص نہیں۔ ان میں ایک دوسرے کی شفافت اور طور طریقوں کے حوالے سے افسانوی قسم کا تعصب پایا جاتا ہے۔ اس سلسلے میں یہ بات بھی قبل ذکر ہے کہ گودھرا واقعے کے بعد گجراتی اخبارات اور ذرائع ابلاغ کا رویہ مسلمانوں کے خلاف انتہائی اشتعال انگیز نوعیت کا تھا حتیٰ کہ اس میں قارئین کو مسلمانوں کے خلاف تشدد کے لیے بھڑکایا جاتا تھا۔

ہندوستان کے علمبردار عام طور پر مسلمانوں کے خلاف اپنی نفرت کا جواز یہ پیش کرتے ہیں کہ ہندوستان میں دہشت گردی کے واقعات ہورہے ہیں اور مبینہ طور مسلمان ان دہشت گردوں سے ہمدردی رکھتے ہیں یہاں تک کہ ان کی مدد بھی کرتے ہیں۔ اس کے برعکس مسلمانوں کا ایک باشر مدرسہ دیوبند 2007 اور 2008 میں دہشت گردی کی مذمت کرتے ہوئے اسے انسانیت کے خلاف بھیاک جرم قرار دے چکا ہے۔ اس بیان کے نتیجے میں مسلمانوں کے اس قدیم ترین مذہبی مدرسے کی عزت و احترام میں بہت اضافہ ہوا۔ مگر 2008ء میں مدرسہ دیوبند نے ایک فتویٰ جاری کیا جس میں دہشت گردی کو غیر اسلامی قرار دیا گیا۔ 2009ء میں دارالعلوم دیوبند نے خود کش دھماکوں کو بھی غیر اسلامی قرار دے دیا۔ اس کے نتیجے مسلمان انتہا پسند غصب ناک ہو گئے 2008ء میں جو پور کے بمباءروں نے ایک بیان جاری کیا جس میں انہوں نے دیوبند کے علماء کو نگی گالیاں دیں اور انہیں بزدلوں کا ٹولہ اور ہندووازم کے پتلے قرار دیا۔ ایک مسلم رکن پارلیمنٹ نے لکھا کہ ہندو مسلمانوں پر اس لیے جملے کر رہے ہیں کہ وہ دہشت گردوں کی مدد کر رہے ہیں اور دہشت گرد مسلمانوں پر اس لیے جملے کر رہے ہیں کہ وہ دہشت گردوں کی مدد نہیں کر رہے۔

یہاں یہ امر بھی قابل غور ہے کہ اگرچہ کوئی بھی شخص مسلمان ہندوستانیوں کے خلاف انتہا پسند ہندوؤں کے نظریات کا جواز نہیں پیش کرتا تاہم کچھ مشکلات بدستور موجود ہیں۔ یہ مشکلات دو چیزوں سے جنم لیتی ہیں جن میں ایک الہیاتی اور دوسری عملی ہے۔ مثال کے

طور پر ممتاز لبرل مسلمان بیشمول سابق یونین نشر عارف محمود خان کا کہنا ہے کہ دارالعلوم دیوبند کی جانب سے دہشت گردوں کی مذمت میں جاری کیا جانے والا بیان تو موجود ہے لیکن ساتھ ہی اس مدرسے میں پڑھایا جانے والا سبق بھی موجود ہے جس میں کہا جاتا ہے کہ ”کافروں کے لیے تواریکی تباہی آکر رہے گی چاہے وہ پہلے حملہ نہ بھی کریں۔“ اور یہ سبق مسلمانوں کی کئی مقدس کتابوں کی بنیاد پر پڑھایا جاتا ہے۔ مزید براں ہندوستانی مسلمان دہشت گردی کے کئی واقعات اور منصوبوں میں بھی ملوث پائے گئے ہیں۔

## ریاست اور معاشرہ

ہندوستان میں مسلمانوں کی حیثیت مشکوک ہے۔ ایک جانب تو ہندوستان میں ایک ایسا نظام منظم اور سرکاری آشیرباد کے ساتھ سامنے آ رہا ہے جس میں مسلمانوں کو امتیاز کا نشانہ بنایا جا رہا ہے اور دوسری جانب گذشتہ دو سے بھی کم عشرون کے دوران ہندو دائیں بازو کی جماعتوں میں تیزی سے اضافہ ہوا ہے جن میں بی جے پی تو قومی اور ریاستی سطح پر اقتدار کی مالک بھی رہ چکی ہے اور اس کا ایسی جماعت کے ساتھ قربی نظریاتی اور سیاسی اتحاد رہا ہے جو مسلم خالف اور انہما پسند ہیں جن میں راشٹریہ سیوک سنگھ (آرائیں ایس)، وشا ہندو پرلیشد اور بھرنگ دل جیسی جماعتوں شامل ہیں۔ حکومتی طاقت کی جانب سے تعلیمی نصاب کا کنٹرول بھی اپنے ہاتھ میں لے لیا گیا اور پیک سروسز میں جان بوجھ کر نظریاتی ہندو انہما پسندوں کو شامل کرنے کے موقع پیدا کیے گئے۔

تیزی سے ہونے والی ان پیش رفتون کے نتیجے میں شافتی مباحثت کا ایک سلسلہ شروع ہو گیا۔ ان مباحثت کا ایک منبع تو ہندوؤں کی جانب سے مسلمانوں کے تجربات اور رائے کو سمجھنے سے قاصر ہونا ہے اور دوسرے مسلمانوں کے بارے میں پیدا ہونے والا یہ عالمی تاثر ہے کہ غیر اسلامی ممالک میں رہنے والے مسلمانوں کی اصل وفاداری اپنے پان اسلامی شخص کے ساتھ ہوتی ہے۔ اور وہ یہ سب کچھ قومی وفاداری کی قیمت پر کرتے ہیں۔ اور تیسرا روزمرہ زندگی میں مسلمانوں اور ہندوؤں کے درمیان تیزی سے بڑھتی ہوئی خلائق ہے۔

ہندوستانی تاریخی سکالر شپ سے متعلق ایک با اثر تنظیم کے مطابق ہندو شاؤزم کا زیریں بھاؤ (undercurrent) یا کم از کم ہندو برتری کا روایہ اس بات کا مقاضی ہے کہ اسے

بی ہے پی اور اس کے ہندوتوں کے علمبردار اتحادیوں کے حالیہ دنوں میں منظر عام پر آنے سے پہلے کے تناظر میں دیکھا جائے۔ اور یہ کہ یہ روایہ بظاہر سیکولر انڈین نیشنل کانگرس میں بھی طویل عرصے سے موجود ہے۔ تاہم بعض ماہرین کا کہنا ہے کہ کانگرس پارٹی جس طرح گذشتہ دعشوں کے دوران موقع پرستی کا مظاہرہ کرتے ہوئے پورے ہندوستان میں بالعموم اور گجرات میں بالخصوص ”سافت ہندوتوں“ کی بات کرنے لگی ہے اس سے پتہ چلتا ہے کہ کانگرس میں یہ روایہ اس سے بھی زیادہ پرانا ہے جتنا سمجھا جاتا ہے۔

ہندوستانی سماج کے متوازن اور بااثر رجحانات ہندوستان کے سیاسی طرز حیات کی سیکولر روایات اور ہندوستانی آئین و قانون کی سیکولر ضروریات پر زور دیتے ہیں اور مسلم پلٹر اور تاریخ کو اپنا لازمی حصہ سمجھتے ہوئے قومی شناخت کے ملے جلے تصور کو اپیل کرتے ہیں۔ یہ روایات ایک ایسے سماج جہاں مسلمان بھارتی تعداد میں آباد ہیں اور غیر مسلموں کے ساتھ مل جل کر رہتے ہیں، اس کے سماجی امن اور سیاسی استحکام کی وسیع تر ضروریات کو بھی اپیل کرتی ہیں۔

بہت سے حلقوں میں ”ٹوکن ازم“ یعنی ووٹ بینک کی سیاست کا الزام لگاتے ہیں جس کا مطلب یہ ہے کہ مسلمانوں کو جور عایات دی جاتی ہیں، وہ ان کے مفادات کے بجائے ان کے ووٹ بینک کو مد نظر رکھ کر دی جاتی ہیں۔ یقیناً اس میں کچھ سچائی بھی ہے اور اکثر مسلمانوں کے جن مفادات کو پورا کیا جاتا ہے ان کا تعلق ان کی ثقافتی شناخت سے ہوتا ہے جیسا کہ شادی اور وراثت کے لیے علیحدہ مسلم تو انہیں وغیرہ، جن کی بنیاد ایک مشترکہ قومی تشخص کے بجائے ان کی منفرد حیثیت پر مبنی ہوتی ہے۔ دوسرا جانب سیاسی اشرافیہ مسلم تشخص اور شناخت کے حوالے سے ایک مخصوص قسم کی رائے رکھتی ہے جس کی بنیاد اصلاحات کے حامی مسلمانوں، مسلم خواتین کے حقوق کے علم برداروں اور دیگر لبرل حلقوں کے متعدد مفادات کے بجائے قدامت پرست مسلم مذہبی لیدروں کے خیالات اور مطالبات پر ہوتی ہے۔ یہ تاثر کہ مسلمانوں کو خوش کرنے کے لیے اقدامات کیے جاتے ہیں، کئی ہندوؤں میں ناراضگی اور نفرت کو جنم دیتا ہے اور پھر اس چیز کو اونٹی مسلم تحریکیں اور نظریات کے حامل ہندو گروہ استعمال کرتے ہیں۔

ان سب باتوں سے قطع نظر ہندوستانی سیاست اور سیاسی عمل کاری میں اب اس بات کو اہمیت دی جانے لگی ہے کہ ہندوستانی مسلمانوں کے حقیقی مسائل اور ایشور پر توجہ دی جائے۔ اس سوچ کا عملی مظاہرہ اس طرح ہوا ہے کہ بھارت میں سرکار کی سطح پر اب بار بار ایسی کوششیں کی جا رہی ہیں جن کا مقصد مسلمانوں کی سلامتی اور فلاح و بہبود کے حوالے سے جائزہ رپورٹ تیار کرنا ہے 1952ء کے کمیشن آف انکوائری ایکٹ اور وزیر اعظم کی جانب سے جاری کردہ نوٹیفیکیشن کے ساتھ احکامات جاری کیے جا چکے ہیں کہ اس بارے میں رپورٹیں تیار کی جائیں۔ متعدد تجزیہ نگار اور مشاہدہ کار اس قسم کی تحقیقاتی باڈیز کو محض دکھاوے کی کارروائیاں قرار دیتے رہے ہیں۔ تاہم ان تمام تجزیات کے باوجود یہ حقیقت ہے کہ حکومت اس قسم کی انکوائریز اور رپورٹ کی اہمیت کو محسوں کرنے لگی ہے اور اس سلسلے میں وسائل بھی صرف کرچکی ہے (بعض کیوسوں میں قابل ذکر سیاسی توجہ بھی دی گئی)۔ اس سے اس بات کی عکاسی ہوتی ہے کہ اب ان ایشور کی اہمیت کو تسلیم کیا جا رہا ہے اور ہندوستانی حکومتی نظام میں مسلم مفادات کی جانب توجہ دی جانے لگی ہے۔

اس سلسلے میں ایک مضبوط ترین مثال وزیر اعظم کی جانب سے جٹس راجندر سچر کی سربراہی میں اعلیٰ سطحی کمیٹی کا قیام ہے جس کی ذمہ داری مسلمانوں کی سماجی، تعلیمی اور اقتصادی حالت کے حوالے سے رپورٹ کی تیاری تھا۔ 2006ء میں سچر کمیٹی نے رپورٹ دی جو کہ ایک جامع جائزہ کی صورت میں تھی جسے فیلڈ ورک، اعداد و شمار، لٹرپچر اور سامعتوں کی بنیاد پر تیار کیا گیا تھا۔ 1983ء میں گوپال سنگھ انکوائری رپورٹ میں پہلے ہی مسلمانوں کے تعلیمی مسائل کی نشاندہی کی جا چکی تھی جن میں ان میں پر ائم्रی سکولوں سے سب سے زیادہ اخراج کے تناسب اور ہائیر اور ٹیکنیکل ایجوکیشن میں کم ترین تناسب کی نشاندہی ہوئی تھی۔ اس کے علاوہ سرکاری ملازمتوں میں مسلمانوں کی شرح سکھوں اور عیسائیوں سے بھی کم تھی۔

2007ء میں نیشنل کمیشن فار پلیجنس اینڈ لگوستک مائونٹیٹس المعرفہ مشرک کمیشن بھی اپنی رپورٹ میں سچر کمیشن جیسے ہی متأخر پر پہنچا جس کے مطابق مسلمانوں کے لیے تعلیمی اور ملازمتی موقع ان کی آبادی کے تناسب سے بہت کم پائے گئے تھے۔ تاہم مشرک کمیشن کے حوالے سے سیاسی اور سماجی تجزیہ کاروں کی بنیادی دلچسپی اسی اہم سوال کے بارے میں تھی جو سچر کمیشن کی رپورٹ کے ضمن میں سامنے آیا تھا: آیا کاست سٹم (ذات پات کا نظام) کے

متاثرین کے لیے جو اقدامات ہندو، سکھوں، بدھوں اور قبائلی لوگوں کے لیے ہیں، ان کا دائرہ کارچلی ذات کے عیسائیوں اور مسلمانوں تک وسیع کر دیا جائے۔ عیسائیوں اور مسلمانوں کے حقوق کے متعدد علم برداروں کا کہنا تھا کہ ایسا کرنا مناسب ہوگا کیونکہ ہندوستان کا مخصوص کاست سسٹم (ذات پات کا نظام) ان مذہبی گروہوں میں مکمل طور پر ختم نہیں ہوا اور چلی ذات کے جو ہندو مسلمان اور عیسائی ہو گئے تھے وہ ذات پات کے نظام سے بدستور متاثر ہیں۔ جنوبی ایشیا کے مسلمانوں کے درمیان ذات پات کے نظام کی موجودگی کوئی راز کی بات نہیں جس کے تحت مذہب تبدیل کرنے والے چلی ذات کے ہندوؤں کے ساتھ اور قسم کا سلوک ہوتا ہے اور وسط ایشیائی ماذر رکھنے والے خاندانوں کے ساتھ سلوک اور قسم کا ہوتا ہے۔

1998ء میں سری کرشنا کمیشن نے ممبئی شاک ایچچنچ پر بم تمثیلوں کے بعد ممبئی میں دسمبر 1992ء اور جنوری 1993ء میں ہونے والے مسلم کش فسادات کے بارے میں رپورٹ دی تھی۔ اس رپورٹ میں اس تاثر کو مسترد کیا گیا تھا کہ یہ فسادات ہندوؤں کے فوری روکنے کا نتیجہ تھے اور قرار دیا تھا کہ یہ فسادات اخبارات اور جرائد اور مقامی دائیں بازو کی پارٹی شیویں نے رہنماؤں نے جان بوجھ کر بھڑکائے تھے اور ان کو جواز فراہم کیا تھا جبکہ ریاستی حکومت نے فسادات میں ملوث لوگوں کی مدد کی تھی یا وہ خاموش تماشائی بنی رہی تھی۔ ایک عشرے بعد گجرات میں ہونے والے فسادات کے حوالے سے کمیشن نے رپورٹ میں انکشاف کیا تھا کہ ان فسادات میں مسلمانوں پر فوجی مہارت کے ساتھ حملے کیے گئے جبکہ جملہ آوروں نے ووٹ لیٹیں ہاتھ میں پکڑ کر تھیں۔

جیسا کہ بعد ازاں گجرات میں ہوا جسٹس سری کرشنا رپورٹ کے مطابق ممبئی میں پولیس اہلکاروں نے انفرادی طور پر مسلمانوں کے خلاف جملوں میں حصہ لیا اور اس بات کے شواہد بھی ملے کہ پولیس فورس میں مسلمانوں کے خلاف تعصباً تھا جس نے مسلمانوں پر جملوں، لوث مار اور آتش زنی کے واقعات کی روک تھام کے لیے کوئی ٹھوس کارروائی کرنے سے بچکچاہٹ کا مظاہرہ کیا۔

اس رپورٹ سے واضح طور پر اس بات کی عکاسی ہوتی تھی کہ ممبئی میں 1992-93ء کے فسادات میں ریاستی اداروں اور ہندوستانی سماج کی جانب سے مسلمانوں کے تحفظات کا موثر

طریقے اور صلاحیت کے ساتھ جواب دیا گیا۔ پولیس کے علاوہ مسلم اور سیکولر کمیونٹی آرگانائزیشن کی جانب سے نہایت کامیاب محلہ کمیٹیوں کا قیام عمل میں آیا جس کا مقصد اعتماد سازی، مشاورت اور ریاست اور سماج کے درمیان بآہمی تعاون کا فروغ تھا۔ ان کمیٹیوں میں خاصے سینٹریاڑ پولیس افسروں کے علاوہ محلے کے سرگرم کارکن شامل تھے جو پولیس کو محلے میں ہر قسم کی پیش رفت سے باخبر رکھتے تھے اور محلہ بھی پولینگ کی ہر قسم کی ضروریات سے آگاہ رہتا تھا۔ حالانکہ گذشہ چند سال کے دوران مبینی میں وہشت گردی کے دو بڑے واقعات رومنا ہو چکے تھے لیکن یہ کمیٹیاں ہر قسم کے تشدد کے واقعات کی روک تھام میں فخر محسوس کرتی تھیں۔

تازہ ترین رپورٹ (2009ء) جسٹس لبرہان کمیشن نے پیش کی جس کا مقصد 1992ء میں اتر پردیش کے شہر ایودھیا میں ایک ہندو مجتمع کی جانب سے بایری مسجد کو گراۓ جانے کے واقعے کی تحقیقات تھا۔ ولچسپ امر یہ ہے کہ لبرہان کمیشن کو اپنی رپورٹ تین ماہ کے اندر پیش کرنے کی ہدایت تھی لیکن یہ کمیشن بایری مسجد کی شہادت کے حوالے سے سترہ سال بعد اپنی رپورٹ مکمل کرنا کا جبکہ اس کی تحریری رپورٹ تیار کرنے میں مزید کئی سال لگادیے گئے۔ پھر حکومت نے یہ رپورٹ عوام کے لیے جاری کرنے میں کئی ماہ صرف کر دیے۔ اس تمام تاخیر کی وجہ سے کمیشن اور حکومت دونوں کو شدید تنقید کا سامنا کرنا پڑا۔

سری کرشنا اور لبرہان کمیشنوں کی رپورٹ میں کچھ چیزیں ایسی تھیں جو مسلمانوں کے دکاء کے لیے اشتعال کا باعث تھیں۔ مثال کے طور پر ان دونوں رپورٹوں میں یہ بات تسلیم کی گئی تھی کہ مسلمانوں کے خلاف تشدد اچانک عمل کے بجائے سوچا سمجھا تھا اور یہ کہ دائیں بازو کے ہندو انتہا پسند گروپ با قاعدہ سرکردہ سیاسی رہنماؤں کی آشیش باد اور ریاستی حکام اور پولیس کی ملی بھگت کے ساتھ سب کچھ کر رہے تھے تاہم ان کے ساتھ مسلمانوں کے وہ فرقہ ورانہ اور جرام پیشہ عناصر بھی اس کے ذمہ دار تھے جو ان فسادات میں شامل ہو گئے تھے اور اس مسئلے کو زیادہ پیچیدہ بنانے کا باعث بنے تھے۔ اس کے جواب میں مسلمانوں اور سیکولر

ہندو رائے عامد کا کہنا تھا کہ اس قسم کی تحقیقات بدستوری سے اس نمونے کی عکاسی کرتی ہیں جس میں متاثرین کو ہی مورد الزام ٹھہرایا جاتا ہے۔

سانحہ گجرات کا باعث بننے والے گودھراڑیں واقعے کے حوالے سے ستمبر 2008ء میں رپورٹ دینے والے نانا وتی، مہتا (پہلے نانا وتی، شاہ کمیشن) عدالتی کمیشن پر بھی اسی قسم کے الزامات عائد کیے گئے۔ اس کمیشن کے اصل چیز نے اپنے ریمارکس میں کہا تھا کہ وہ اپنے ذہن تحقیقات سے پہلے ہی بنا چکے تھے۔ مسلمانوں کی جانب سے جان بوجھ کر اور نظریاتی طور پر ٹرین کو حملے کا نشانہ بنانے کے حوالے سے انہوں نے جن تحقیقاتی شواہد پر انحصار کیا تھا، وہ شدید متنازعہ تھے۔ واقعے کے موقع پر گجرات پولیس کے ایڈیشنل ڈائریکٹر جزل جو اس حوالے سے بہت ذمہ دار اور واقعات کے بارے میں بہت زیادہ جائزگاری رکھنے والے تھے، نے نانا وتی کمیشن کے روپروپنی شہادت میں کہا تھا کہ سرکردہ سیاسی قیادت نے اسے سچ بولنے کی صورت میں عگین نتائج کی دھمکیاں دی ہیں تاہم نانا وتی کمیشن نے اپنی رپورٹ میں اس کا کوئی ذکر نہ کیا۔ پھر اس واقعے کے حوالے سے گذشتہ انکوارری، جوانہ دین ریلوے ایکٹ کے تحت جنس بیزرجی کی سربراہی میں تشكیل دی گئی تھی، کے بالکل متفاہ نتائج کے بارے میں بھی اس کمیشن نے کسی قسم کی سرزنش کا اظہار نہیں کیا۔

## سماجی اور معاشی نقصانات

گذشته عشروں کے دوران ہندوستانی مسلمانوں کو معاشی، سماجی اور ثقافتی طور پر مار جلا رہیں کا سامنا ہے۔ سوائے چند مستثنیات کے ہندوستانی مسلمان اپنی آبادی کے تناسب سے کہیں زیادہ غربت اور تعلیم کی کمی کا شکار ہیں اور سماجی طور پر ان سہوتوں سے بھی محروم ہیں جو غریب ترین لوگوں کو بھی حاصل ہوتی ہیں۔ عمومی رویوں میں بھی انہیں شدید تعصب کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ پولیس اور حکام بھی ان کے ساتھ امتیازی سلوک کرتے ہیں۔ تعلیمی نصاب میں انہیں امتیاز کا نشانہ بنانا پڑتا ہے اور ثقافتی طور پر بھی وہ منفی سلوک کے مستحق قرار پاتے ہیں۔ اگرچہ انہیں متعدد مرتبہ پاکستان کے ہمدرد سمجھتے ہوئے عمومی رویوں میں تعصب کا نشانہ بنایا جاتا ہے تاہم بیشتر اوقات ہندوستانی مسلمان ملک کے لیے محبت وطن اور وفادار ہوتے ہیں۔

ہندوستانی مسلمانوں کے حالیہ خراب حالات کی ایک وجہ تیزی سے رونما ہونے والی معاشی اور سماجی تبدیلیاں بھی ہیں جو کہ جدت اور گلوبالائزیشن پوری دنیا میں لے کر آئی ہے۔ مثال کے طور پر مسلمانوں کے روایتی روزگار کے ذرائع تباہ ہو چکے ہیں۔ کچھ وجہ ہندوؤں میں جنم لینے والا ثقافتی قوم پرستی کا ارتقائی رمحان ہے۔ یہاں کے مسلمانوں، ان کے ہندو اتحادیوں اور ہمدردوں میں بڑے پیمانے پر یہ سوچ پیدا ہوئی ہے کہ قوی تشخص کی ہندووادہ طرز فکر کی تیاری کے ضمن میں ہندوستانی فکر اور ثقافت کو تکمیل دینے میں مسلمانوں اور اسلام کے اہم کردار کو جان بوجھ کر فراموش کیا جا رہا ہے۔

اگرچہ ہندوستانی سماج میں مسلمانوں کی حیثیت کی متفہم اور ثقافتی حد بندی کرنے والے عناصر کی جانب توجہ دیے جانے کی ضرورت ہے تاہم اس کے ساتھ یہ بھی اہم ہے کہ مسلمانوں کی خراب حالت کو اس سماجی اور معاشی نقصانات کے وسیع تر تناظر میں دیکھا جائے

جس سے ہندوستانی مسلمانوں کے علاوہ کئی دیگر سماجی گروہ بھی متاثر ہیں۔

حالیہ سالوں کے دوران ہندوستان کی مجموعی متاثر کن معاشی شرح نمو، اسکے سراءۓ کی غیر ملکی اثاثوں کے حصول کی تلاش اور نالج میڈ انڈسٹریز میں اس کی مسابقاتہ کارکردگی کے باوجود ہندوستان کم ترین فی کس آمدی والا ملک ہے جسے عدم مساوات جیسے عگین مسئلے کا سامنا ہے اور جہاں غذائی قلت اور بچوں کی شرح اموات سب صحارن افریقہ کی سطح پر ہے اور سماجی نظم و ضبط اور شہری امن کو شدید خطرات لاحق ہیں۔ عدالتون تک غریب افراد کی نامناسب رسائی، پولیس کی ناقص کارکردگی، سزا نانے جانے سے پہلے طویل عرصے تک حرast اور جیلوں کی خراب حالت ہندوستان کے تمام غربیوں کا مسئلہ ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ مسلمانوں کے لیے یہ مسائل زیادہ شدید ہیں۔ تاہم ہندوستان کے مسلم اور غیر مسلموں کے مشترکہ مسائل کا جائزہ لینے سے ہمیں مسلمانوں میں موجود زیادہ غربت اور ان کے ساتھ ایک منقسم مسلم خلاف امتیاز کے بارے میں ایک واضح فہم تک پہنچنے میں مدد مل سکتی ہے۔

بر صغیر کی قسم کے دوران آبادی کے تبدالے کے موقع پر مسلمانوں کی پاکستان کی طرف ہجرت میں ہندوستان کے بہترین پڑھے لکھنے اور معاشی طور پر خوشحال لوگوں کی بڑی پیمانے پر ہجرت کی وجہ سے ہندوستان میں جو مسلمان آبادی باقی رہ گئی وہ مقابلتاً کم پڑھی لکھی اور غریب تھی۔ ہندوستانی مسلمان اپنے گھروں سے زیادہ دور کام کرنے کے حوالے سے پر اعتماد نہیں تھے اور ان کا روایتی روزگار اس قسم کا تھا جو انہیں ایک مخصوص علاقے میں ہی رکھتا تھا۔ اس میں ہندوستان بھر میں پائے جانے والے پیشے جیسے چڑیے کے سامان کا کاروبار اور راجھستان، گجرات، مہاراشٹر اور مغربی بنگال میں تھوک و پر چون کی تجارت وغیرہ شامل ہے۔ اس کے علاوہ ایک مخصوص علاقوں کے مخصوص پیشے جیسے مبارک پور، گورکھ پور اور بنارس کے جو لاہے اور علی گڑھ کے تالہ ساز شامل تھے۔ یہ روایتی پیشے مسلمانوں کو ان کی نہ صرف معاشی ضروریات کی اچھی بنیاد فراہم کرتے تھے بلکہ اس میں ہی ان کے لیے آگے بڑھنے کے بھی موقع ہوتے تھے۔ جدید تعلیم کی آمد کے بعد وہ ان پیشوں میں مزید آگے نہ بڑھ سکے کیونکہ ان پیشوں میں اکثر اپنے بچوں پر ہی انحصار کیا جاتا تھا۔ دوسرا جانب تعلیم حاصل کی جاتی تو وہ زیادہ تر روایتی مذہبی تعلیم ہوتی تھی۔ حالیہ معاشی رجحانات سے کچھ پیشوں کو فائدہ ہوا جیسے تاجر اور چڑیے کا کاروبار کرنے والے گروہ وغیرہ جبکہ درآمد شدہ

سامان آنے سے روایتی پہنچی کرافٹ کا کام زوال پذیر ہو گیا۔

تقسیم کے نتیجے میں مسلمانوں کی سماجی ساخت میں آنے والی شفت نے 1950-60 کے عشروں کے دوران ہندوستانی مسلمانوں کی سیاسی قیادت کو بھی تبدیل کر دیا۔ ہندوستان کی سیکولر مسلم قائدین کے ایک چھوٹے سے گروہ کے سوا مسلمانوں کی مرکزی قیادت واضح طور مذہبی قیادت یا روایتی قسم کے عناصر میں تبدیل ہو گئی۔ ان لوگوں نے ہندوستان کے مسلمانوں کے سیاسی اور معاشی مفادات کے بجائے محض ان کی مسلم شناخت پر زور دینا شروع کر دیا۔

مختلف شعبوں میں مسلمانوں کی ان کی آبادی کے اعتبار سے کم ترین نمائندگی خاص طور پر اس بات کی تصدیق کرتی ہے کہ وہ نقصان سے دوچار ہیں چاہے اس کی وجہات سماجی معاشی ہوں یا یہ مسلم مخالف انتیازی روایہ ہو۔ پھر کمیٹی کی روپورث کے مطابق جیلوں میں مسلمانوں کی تعداد قابل ذکر حد تک زیادہ ہے۔ مغربی ریاست مہاراشٹر میں مسلم آبادی کا تناسب دس فیصد سے بھی کم ہے لیکن وہاں پر جیلوں میں بند اور مقدمات کا سامنا کرنے والے مسلمانوں کا تناسب کل ایک تھائی ہے۔ ہندوستان کی انتظامی سروں میں پیک سروں کے اعلیٰ ترین افسروں میں مسلمانوں کا تناسب صرف تین فیصد ہے جبکہ ان کی ہندوستان میں کل آبادی کا تناسب 13.5 فیصد ہے۔ پندرہ ریاستوں کے ایک سروے کے مطابق مسلمان ڈسٹرکٹ جوگوں کا تناسب بھی تین فیصد ہے۔ ہندوستانی پولیس سروں کی بات کی جائے تو اس میں مسلمانوں کا تناسب تھوڑا سا بہتر ہے جو کہ مرکزی سٹھ پر بھر تی کیے جانے والے اعلیٰ آفیسر کیڈر کے حوالے سے ہندوستان بھر میں چار فیصد ہے۔ ہائیکورٹ کے نج بھی چار فیصد اور جوڈیش آفیسر چھ فیصد ہیں۔ تاہم ان کی آبادی کے تناسب سے یہ پھر بھی کم ہے۔

قابل ذکر امر یہ ہے کہ مسلمانوں کی نمائندگی ایسی ریاستوں (آسام، مغربی بنگال، کیرالہ، اتر پردیش، بہار) میں بھی کم ہے جہاں وہ ایک قابل ذکر اقلیت کے طور پر زیادہ ثقافتی اور سیاسی اثر و سوخ رکھتے ہیں اور ایسی ریاستوں (کیرالہ، مغربی بنگال، تامل ناڈو) میں بھی جہاں بہت ترقی پسند اور شراکت پسند سیاسی اور حکومتی روایات موجود ہیں۔ زیر نظر بآکس میں ان ریاستوں میں مسلمانوں کی آبادی اور پولیس فورس میں ان کی شرح سے بخوبی

صورت حال کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔

|             |                                                           |
|-------------|-----------------------------------------------------------|
| مغربی بنگال | مسلمان آبادی 25.2% فیصد، پولیس فورس میں تناسب 7.32%       |
| آسام        | مسلمان آبادی 30.92% فیصد، پولیس فورس میں تناسب 10.95%     |
| بہار        | مسلمان آبادی 16.53% فیصد، پولیس فورس میں تناسب 5.94% فیصد |
| کیرالہ      | مسلمان آبادی 24.7% فیصد، پولیس فورس میں تناسب 12.96% فیصد |
| اترپردیش    | مسلمان آبادی 18.5% فیصد، پولیس فورس میں تناسب 4.24% فیصد  |
| تامل ناڈو   | مسلمان آبادی 5.56% فیصد، پولیس فورس میں تناسب 0.11% فیصد  |

قانون کی حکمرانی، ذاتی تحفظ اور فیلڈ ورک کے دوران رپورٹ ہونے والے ریاست کی جانب سے نشانہ بنائے جانے کے احساس کی اہمیت کو مد نظر رکھتے ہوئے یہ اعداد و شمار خاص طور پر اہم ہیں۔

مسلم افواج کی بھی یہی کہانی ہے تاہم اس کی ایک منفرد نویعت کی اہمیت ہے۔ مسلح افواج میں مسلمانوں کی شمولیت کا سوال بھی ہندو اکثریت کے اس تاثر کو متاثر کرتا ہے جو وہ مسلمانوں کی حب الوطنی کے بارے میں رکھتے ہیں، قطع نظر اس بات کے مسلح افواج میں مسلمانوں کی کم نمائندگی کی اصل وجہات کیا ہیں۔ مسلمان بھی اس حوالے سے تشویش رکھتے ہیں کہ مسلح افواج میں مسلمانوں کی کم نمائندگی قوم کے ان کی حب الوطنی پر عدم اعتناد کی عکاسی کرتی ہے۔

تقسیم کے وقت مسلمان ہندوستانی مسلح فوج کا ایک تھائی تھے۔ ہندوستانی فوج کی تقسیم اور اکثر مسلمان افسروں کی جانب سے پاکستانی فوج میں شمولیت کے فیصلے سے یہ صورتحال تبدیل ہو گئی۔ گذشتہ چھ عشرينے کے باوجود ہندوستانی افواج میں مسلمانوں کے تناسب میں بہت کم بہتری دیکھنے میں آئی ہے۔ اس وقت ہندوستانی افواج میں ان کی موجودگی کا تناسب صرف تین فیصد ہے۔

پہلے سروس کی ملازمتوں میں بھی مسلمانوں کے انتہائی کم تناسب کے باعث حالیہ

رسول کے دوران اس مطلبے کو فروغ ملا ہے کہ ان کے لیے کوئی مختص کیا جائے یا بہتری کے لیے کوشش کی جائے جو اس وقت حقیقت میں صرف دلوں اور نام نہاد "دیگر پسمندہ طبقات" (other backward classes) کو حاصل ہے۔ لیکن مسلمانوں اور عیسائیوں کو اس بنیاد پر یہ سہولت نہیں دی جاتی کہ ان کے مذہب میں ذات پات کا نظام موجود ہی نہیں۔ جیسا کہ پہلے بتایا گیا کہ یہ ایک اختلافی مسئلہ ہے کیونکہ بعض مسلمان آخر الذکر دلیل سے متفق ہیں۔ دوسروں کا مانا ہے کہ مسلمانوں کو اس قسم کے گروہ میں تقسیم کر کے کوئی فائدہ نہیں ملتا چاہیے۔ تاہم دوسری جانب ایک یہ احساس بھی بڑھ رہا ہے کہ وہ مسلمان جن کی حالت دیکھی ہے جیسی ٹھنگی ذات کے ہندوؤں کی ہوتی ہے، ان کو کوئی ملتا چاہیے۔

مختلف نوعیت کی سرکاری ملازمتوں میں مسلمانوں کی کم نمائندگی کے حوالے سے ایک بالکل منفرد قسم کی بات سرکاری طور پر فتنہ یافتہ انفارا سٹرکچر اور ریاستی سرویس کی غیر مساوی تقسیم ہے۔ اس بات کی نشاندہی سچر کمیٹی کی رپورٹ میں کی گئی ہے۔ چنانچہ مشترکہ چالانڈڈو بلپرنٹ سرویس تک مسلمان بچوں کی رسانی تناسب کے اعتبار سے بہت کم ہے۔ 2001ء کی مردم شماری کے مطابق ہندوستان میں ایسے اضلاع کی تعداد گیارہ ہے جہاں مسلمانوں کی اکثریت ہے۔ اُتمیں اضلاع میں مسلمان کل آبادی کا کم از کم پچھیس فیصد ہیں۔ یہ مسلمانوں کی ہندوستان میں کل آبادی کا بھی اُتمیں فیصد بنتے ہیں۔ 18 اضلاع میں مسلمان آبادی کا دوں فیصد سے زیادہ ہیں اور یہ کل مسلم آبادی کا 47 فیصد ہیں۔ اس کے علاوہ کئی چھوٹے بڑے قصبے ہیں جہاں مسلمان قابل ذکر تعداد میں آباد ہیں۔ ان تمام علاقوں میں شہری انفارا سٹرکچر اور دیگر سہولتوں کی صورتحال نسبتاً ناگفته ہے۔ بعض تجزیہ نگاروں کا تو یہ کہنا ہے کہ مسلم ہندوستانیوں کو پیک انفارا سٹرکچر کی فراہمی کی صورت حال نظر انداز شدہ ان ہندوستانیوں جیسی ہے جو قبائلی کھلاتے ہیں۔

## تعلیم، تشخض اور اختیار

ہندوستان کی جدید مسلم تاریخ میں تعلیم، تشخض اور اختیار کے درمیان تعلق بہت الجھا ہوا رہا ہے۔ پاکستان کی تحریک اور اس سے پہلے سر سید احمد خان کی علی گڑھ تحریک ہندوستان میں ایک منفرد مسلم تشخض کے لیے تھی جسے جدت پسندی کے علمبردار چلا رہے تھے جنہوں نے جدید تعلیم اور مغربی علم و دانش کو اپنانے کی راہ اختیار کی تھی۔ تاہم یہ جدت پسند ایک منفرد مسلم شناخت کو بھی دوبارہ سے ظہور میں لانا چاہتے تھے۔

سر سید احمد خان کی جانب سے محدث اینکلو اور نیشنل کالج علی گڑھ کے قیام اور مولانا محمد قاسم کی جانب سے روایتی لیکن اصلاح پسند دارالعلوم دیوبند مدرسے کے قیام کے درمیان قربی تعلق تھا۔ یہ دارالعلوم دیوبند بر صیرفی میں مسلمانوں کے دو اہم ترین مکاتب فکر میں سے تھا۔ ان دونوں کا مأخذ برطانوی سربراہی اور مغلوں کی سپانسرشپ کے ساتھ قائم ادارہ دہلی کالج تھا جو 1825ء میں قائم کیا گیا تھا۔ چنانچہ مسلمان اشرافی تو جدید غیر مذہبی تعلیم سے خود کو لیں کرنے لگی جبکہ دوسری جانب مدرسے اور مکاتب قائم کیے گئے جو غریب خاندانوں کے لڑکوں کو قدامت پرست اور روایتی مذہبی اقدار اور تشخض پر مبنی مذہبی تعلیم فراہم کرنے لگے اور اس کے نتیجے میں دونوں قسم کی تعلیمی فکر کے درمیان ایک ایسا اتحاد بن گیا جس کا مقصد مسلمانوں کی ممتاز جدا گانہ شناخت کا تحفظ اور فروغ تھا۔

معاشری موقع کے لیے تعلیم پر مساوی طور پر زور نہ دینے کے باعث غریب طباء کے لیے مذہبی شناخت اور اقدار جدید تعلیم کے ذریعے معاشری میدان میں آگے بڑھنے میں رکاوٹ بن گئی۔ جدید تعلیم سے آرائہ مسلمانوں کی پاکستان بھرت یا ہندوستان کی بالائی مڈل کلاس کے ساتھ مغم ہونے کے ساتھ مسلمانوں کی مذہبی شناخت کے روایتی ذرائع جیسے مسلم فیلی لاء وغیرہ مسلمانوں کے مفادات کی بڑی علامت بن گئے اور مذہبی قائدین اور

معلمین مسلم شناخت کے علم بودار بن گئے۔

ہندوستانی آئین کے تحت مسلمانوں کو سرکاری فنڈ سے دستیاب معیاری تعلیم تک رسائی حاصل ہے تاہم عملی طور پر دیگر غریب غیر مسلم ہندوستانیوں کی طرح وہ اس تعلیم سے محروم ہیں۔ اس کے نتیجے میں وہ مدرسون کا مقابل انتخاب کرتے ہیں جو انہیں مرکزی دھارے سے اور زیادہ الگ کر دیتا ہے۔ مزید براں مدرسون میں دیگر پیشوں کے حوالے سے مناسب تیار نہیں کرائی جاتی اور زیادہ تر یہاں پر معلم اور مساجد کے امام ہی تیار کیے جاتے ہیں۔ چنانچہ ان کی جانب سے مسلمانوں کے لیے اختیار کے بجائے مسلم مذہبی اور ثقافتی شناخت پر زور دینے کے باعث وہ تعلیمی اور معاشی موقع میں طاقت حاصل کرنے سے محروم رہتے ہیں۔

خوشحال لوگوں میں تعصّب کے تباہ کن اثرات اور غریب لوگوں میں تعلیم کی کمی کی وجہ سے اکثریتی رائے عامہ میں یہ تاثر پیدا ہو چکا ہے کہ مسلمان اپنی ثقافتی و جوہات یا غربت کے باعث جدید تعلیم کو مسترد کرتے ہیں۔ اعداد و شمار اس کے عکس ہیں۔ سرکاری فنڈ سے چلنے والے سیکولر تعلیمی اداروں میں غیر مسلم بچوں کے مقابلے میں مسلم بچوں کے داخلوں کی رفتار میں اضافہ ہو چکا ہے۔ پیشتل سیکل سروے آرگائزیشن کی جانب سے 2000-1999 اور 2004-2005 میں جمع کیے جانے والے اعداد و شمار کے مطابق دیہاتی علاقوں میں مسلم لڑکوں (پانچ سے چودہ سال کے بچے) میں داخلہ کی شرح میں بارہ فیصد اضافہ ہوا جبکہ غیر مسلم بچوں میں یہ شرح نو فیصد پائی گئی۔ لڑکیوں کے لیے یہ اعداد و شمار مسلمانوں میں سولہ فیصد اور غیر مسلموں میں تیرہ فیصد رہے۔ اس اضافے نے ہندوؤں کے ساتھ فرق کو کم کر دیا۔ 2004-2005 میں 76 فیصد مسلمان لڑکے اور 71 فیصد مسلمان لڑکیاں سکولوں میں پڑھ رہے تھے جبکہ اس کے مقابلے میں ہندوؤں میں یہ تناسب لڑکوں میں 84 فیصد اور لڑکیوں میں 71 فیصد تھا۔ شہری علاقوں میں مسلم اور غیر مسلم لڑکوں میں اضافے کی شرح برابر تھی جبکہ مسلم لڑکیوں میں دوسروں کے مقابلے میں اضافے کی شرح دو گنی ہو گئی تھی۔

ان اعداد و شمار سے ہمیں فراہم کی جانے والی تعلیم کے معیار کے بارے میں کچھ پتہ نہیں چلتا جو سرکاری سکولوں میں عام طور پر کمتر نویت کی ہوتی ہے۔ اور جن سکولوں میں مسلمانوں کی غالب اکثریت ہوتی ہے وہاں اور بھی زیادہ کمتر معیار کی حامل ہوتی ہے۔ ایک

اور بدترین چیز برابر کی تعلیم کے حامل مسلم اور غیر مسلموں میں ملازمت کے موقع میں نابرابری ہے۔ دیپاتی اور شہری علاقوں میں مسلمان گرینجویٹس میں بیروزگاری کی شرح ہندوؤں سے دوگنی ہے۔ اس وجہ یا کسی اور وجہ سے، مسلمانوں میں سینئری سطح کی تعلیم سے آگے پڑھنے کی شرح دیگر مذاہب کے لوگوں کے مقابلے میں قابل ذکر حد تک کم ہے۔ اس عرصے کے دوران شہری علاقوں کے اعلیٰ تعلیمی اداروں میں مسلمانوں کی شرح میں بھی کمی ہوئی۔

نیشنل سینپل سروے آرگناائزیشن کے حوالے سے ایک نیوزرپورٹ سے خشک اعداد و شمار اور روزانہ کی خبروں کے درمیان ایک تعلق بھی سامنے آتا ہے۔ اس رپورٹ میں جامعہ نگر، جہاں سے حال ہی میں پولیس نے ایک مشتبہ دہشت گرد کو گرفتار کیا تھا، کے ایک رہائشی کے الفاظ کو نقل کیا گیا۔ اس کا کہنا تھا: ”بہت سے پڑھے لکھ مسلمان لڑکے اپنا سارا دن چائے کی دکانوں پر گزارتے ہیں۔ کون جانتا ہے کہ ان کے دماغ میں کیا چل رہا ہے۔“

ثقافتی خود مختاری ختم ہونے کا خوف معیاری جدید تعلیم کو مدرسوں میں نہ لانے میں ایک قابل ذکر رکاوٹ ہے۔ تاہم اس کے باوجود مدرسوں میں جدید سیکولر تعلیم متعارف کرنے اور ان کے نصاب اور تعلیمی مواد کو قواعد میں لانے کے لیے اقدامات کے جا چکے ہیں۔ ان کوششوں میں گذشتہ سال نیشنل ہیمن ریوسورس ڈوپلمنٹ کے سروٹکشا ابھیان (ایجوکیشن فار آل) سکیم کی اعانت سے والی میں مدرسوں کو جدید بنانے کی سکیم بھی شامل ہے۔ اس میں وزارتی پول سے ٹیچرز کی اسائنسٹ اور سائنس اور انگریزی تدریس کے لیے مدرسوں کے ٹیچرز کی تربیت شامل ہے۔ حکومت کی جانب سے تیار کردہ ایک مسودہ قانون کے تحت جو مدرسہ بورڈ کے زیر انتظام نصابی مواد اور معیارات کی ریگیلویشن کے جواب میں فذز فراہم کیے جائیں گے۔ یہ بات بھی تسلیم کی جانی چاہیے کہ سرکاری فذز سے چلنے والے سکولوں میں غیر معیاری سیکولر تعلیم کی وجہ سے ان کوششوں کو زیادہ کامیابی نہیں مل پا رہی۔

اکثر مدرسوں کا معیار کمتر ہے اور ان کے نصاب سے پتہ چلتا ہے کہ وہ مسلمان طالب علموں کو ثقافتی اور علمی طور پر الگ کرنا چاہتے ہیں۔ حکومت کی جانب سے ان مدرسوں کو ریگولیٹ کرنے اور ان کے معیار کو بہتر بنانے کی کوششوں کے امکانات یا نتائج غیر یقینی رہتے ہیں۔ تاہم عوامی اقدامات کی سطح پر حوصلہ افزاء جوابی مثالیں ملتی ہیں۔ مذہبی علماء کے

سرکردہ اور ممتاز اداروں جیسے جمیعت علمائے ہند (جے یو ایچ) مدرسون میں اصلاحات میں خاصی پیش رفت کرتے دکھائی دیتے ہیں۔ اپنی کوششوں کے ضمن میں مدرسے دہشت گردی اور دیگر مسائل پر سیاسی مباحثت اور نماکرے منعقد کر کچے ہیں جن کا غیر مسلم سیاسی اور سماجی کارکنوں، صحافیوں اور مذہبی علماء نے خیر مقدم کیا ہے۔

شاہید یہ بات بھی بہت اہمیت کی حامل ہے کہ مسلم مذہبی مدارس کی بہتری کے لیے میں المذہبی تعاون کی مثالیں تیار کی جائیں۔ جمیعت علمائے ہند اور ایک سکیولر تنظیم ”جن و کاس“ کے درمیان اشتراک کے نتیجے میں جیون تعلیم پر اچیکٹ سامنے آیا جس کا مقصد گجرات میں مسلم مدرسون کے معیار کو بہتر بنانا تھا۔ جن و کاس جو سماجی طور پر غیر مراعات یافتہ طبقات بیشمول مسلمانوں کے لیے پرائزیری تعلیمی اصلاحات کے حوالے سے طویل عرصے سے کام کر رہا ہے اس کی صلاحیتوں اور علماء کی صلاحیتوں کے باہمی اشتراک سے مذہبی اور شفافی تشخص اور تعلیمی معیار کے درمیان ایک تعلق قائم کرنے میں مدد ملی ہے۔

اس قسم کے اقدامات ایک ایسے سیاسی ماحول میں خاص طور پر اہمیت کے حامل ہیں جب دیگر سماجی طور پر غیر مراعات یافتہ گروہ گجرات فسادات کے بعد مسلمانوں کے ساتھ بیکھنی کا مظاہرہ کرنے سے گریز کرنے لگے کیونکہ انہیں خدشہ ہے کہ بڑھتے ہوئے مسلم مخالف جذبات کی وجہ سے انہیں اس سے نقصان ہو سکتا ہے۔

## غیر لفظی اعداد و شمار

اگرچہ نامکمل اور مکمل طور پر قابل بھروسہ نہ ہونے کے باوجود پلک سروں میں مسلمانوں کی نمائندگی کے حوالے سے کچھ سرکاری اعداد و شمار موجود ہیں تاہم دیگر آبادیاتی اعداد و شمار موجود نہیں۔ سچر کمیٹی رپورٹ جو کہ ممکنہ طور پر اب تک تیار کیا جانے والا جامع ترین جائزہ ہے وہ اعداد و شمار کی قلت کے مسئلے کا اعتراف کرتی ہے۔ سچر رپورٹ کا کہنا ہے کہ اعداد و شمار جمع کرنے کے لیے ایک قومی ادارے کی ضرورت ہے۔ حقائق کے بارے میں غیر لفظی صورت حال کی وجہ سے مسلمانوں اور غیر مسلموں کے اضطراب میں اضافہ ہوتا ہے۔ صحیح تحقیق صورت حال کے لفظی نہ ہونے کی وجہ سے اس اضطراب کو موثر طریقے سے حل کرنا تو بہت بڑی بات ہے، سمجھنا بھی مشکل ہے۔

ہندوستان بھر میں متعدد مسلمان کمیونٹیز اور آبادیوں کی سماجی مار جلا نیشن سے یہ مسئلہ اور گھبیر ہو جاتا ہے۔ بہت سے مسلمان اپنا روزگار روایتی پیشوں سے کماتے ہیں جن کے بارے میں اعداد و شمار بہم ہیں۔ روایتی قسم کے پیشوں میں ان کی شمولیت اور غیر رسمی معیشت میں ان کی کمتر نمائندگی سماجی پالیسی کے لیے جدید سماجی سائنسی ٹولز میں مسلمانوں کو کم نمایاں اور کم اہم بنتی ہے۔ اس کے نتیجے میں پالیسی ٹولز کے نقصان ایک ایسی رکاوٹ کا کردار ادا کرتے ہیں جو ریاست کی جانب سے ان کے لیے واضح اور منطقہ ترجیحات، جیسے تعلیم تک رسائی، کے تعین میں حائل ہوتی ہیں۔ ایسی آبادیوں کے لیے سرکاری سکولوں کی مناسب تعداد اور قیام کے سلسلے میں پلانگ دو گنا مشکل ہو جاتی ہے۔

اگرچہ مسلمانوں کے لیے تعلیمی موقع تک مساوی رسائی سے انکار کے ضمن میں ریاستی امتیاز یا منفی رویے کو نظر انداز کرنا ایک خطرناک عمل ہو گا تاہم اس کے ساتھ یہ بھی اہم ہے

کہ ان تمام قابل ذکر اسباب کو بھی دیکھا جائے جو ان کے نقصان کا باعث ہیں۔

## ان کی اپنی آواز میں

”مسلمان تو کریاں چاہتے ہیں، افظار نہیں۔“

”سرکاری وسائل کو مسلمانوں کی تعلیم پر خرچ کرو، جو سب سدیز پر نہیں۔“

### نتائج اور مرکزی موضوعات کا خلاصہ

سُمن انٹی ٹیوٹ فارپیس اینڈ ٹونفلکٹ ریزولوشن سٹڈی کا مقصد فوکس گروپس اور انٹرویوز کو ایسے ذرائع کے طور استعمال کرنا نہیں ہے جس سے ہندوستان میں مسلمانوں کی حالت کی معروضی حقیقت کا اندازہ لگایا جائے۔ ایسی کئی منظم سٹڈیز موجود ہیں جن کا دائرہ بہت جامع ہے یا جن میں ایک یا کسی دوسرے اہم پہلو کو موضوع بنایا گیا ہے۔ ان میں سے کئی بالکل حالیہ ہیں۔ حالیہ عشروں کے دوران مرتب کی جانے والی یہ سٹڈیز اور ان کے ساتھ دیگر سٹڈیز معروضی حقائق کی چھان بین کے سلسلے میں ایک ضروری بنیاد فراہم کرتی ہیں۔ اس کے لیے گوپاں سُنگھ، سری کرشنا، لاہور ہاں، مشری اور سچر رپورٹ کی مثالیں پیش کی جا سکتی ہیں۔

اس کے بجائے ہماری سٹڈی کا مقصد یہ معلوم کرنا ہے کہ مسلمانوں کی جو حالت ہے اس سلسلے میں خود ان کے تاثرات کیا ہیں۔ رپورٹ میں جن مسائل کی نشاندہی کی گئی ہے ان میں خود مسلمانوں کے نزدیک سب سے اہم ترین مسئلہ کون سا ہے اور خود وہ کیا دیکھتے ہیں کہ یہ مسائل کیا شکل اختیار کر رہے ہیں۔ اگرچہ ہم نے جن مسائل کو اٹھایا ان کے بارے میں متعلقہ افراد کی سوچ میں اختلاف پایا گیا تاہم اس عمل کے دوران ہندوستان کے مسلمانوں کے مسائل کے بنیادی اسباب کے بارے میں ایک قابل ذکر اتفاق رائے سامنے آیا۔ ایک مجموعی تصویر جو سامنے آئی وہ ایک ایسی کمیونٹی کی ہے جسے شدید قسم کے چیلنجز کا سامنا ہے۔ مجموعی آبادی میں اپنے تناسب کے مقابلے میں اس کمیونٹی میں غربت اور معاشی

مسائل دوسروں سے زیادہ ہیں۔ پہلک سروز، انتظامیہ، پولیس فوج اور سفارت کاری میں اس کی نمائندگی بہت کم ہے۔ یہ سیاسی طور پر کمزور اور مفترض ہونے کا احساس رکھتی ہے۔ یہ خوف کے اس احساس کے باعث غیر متحرک رہتی ہے کہ اگر اس نے پوری طاقت سے اپنے مسائل کو اٹھانے کی کوشش کی تو اس کے نتیجے میں عمل سامنے آئے گا اور یہ اس وجہ سے اضطراب کا شکار رہتی ہے کہ اکثریتی معاشرہ اس کے مسائل کی طرف توجہ دینے پر تیار نہیں۔

**رپورٹ کے اہم ترین متنازع درج ذیل ہیں:**

☆ غالباً ترین مسئلہ تعلیم ہے اور اس کے ساتھ قریبی طور پر جڑا ہوا مسئلہ معاشی موقع کا ہے جو انفرادی اور اجتماعی طور پر مسلمانوں کے مفاد سے متعلق ہے۔ اس سے ہندوستان میں پائے جانے والے اس عمومی تاثر کی نفی ہوتی ہے کہ مسلمانوں کا بنیادی مسئلہ ان کا ثقافتی یا نظریاتی تشخص ہے۔

☆ مذہبی ایشور اس بحث اور تحفظات کے ضمن میں بہت معمولی حیثیت کے حامل ہیں۔ مذہبی شناخت کی بنیاد پر غیر مساوی برداشت زیادہ اہمیت رکھتا ہے۔

☆ دیگر جن بنیادی چیزوں پر زور دیا جاتا ہے ان میں قانونی کی حکمرانی اور بحوم کے تشدد (mob violence) یا ریاستی اداروں جیسے پولیس اور عدالتوں کی جانب سے ناانصافی سے تحفظ ہے۔

☆ مقبول غیر مسلم تاثر کے برعکس ہندوستانی مسلمان بھی اپنے غیر مسلم ہم وطنوں کی طرح تعمیری سوچ رکھتے ہیں اور اپنی بہتری اور صبر و برداشت پر زور دیتے ہیں۔

ہندوستان میں ایک ایسی سوچ پھیل رہی ہے کہ غیر مسلم ہندوستانی مسلمانوں کے مسائل اور نقطہ نظر سے آگاہی نہیں رکھتے یا وہ ان کے معاملے میں عدم دلچسپی اور مخالفت کارویہ رکھتے ہیں۔ یہ سوچ بھی موجود ہے کہ ہندو سوچ کے ارتقاء میں مسلم مخالفت بڑھ رہی ہے اور یہ کہ ہندوستانی تاریخ اور سماج میں مسلمانوں کے کردار کو جملے کا نشانہ بنایا جا رہا ہے اور یہ کہ قومی سیاسی مباحثت میں اکثریت خصوصی طور پر غالب ہو رہی ہے۔ مسلمانوں کا تاثر، جو کبھی اکثر ہندوستانیوں کے لیے قومی اور ثقافتی طور پر قبل فخر تھا، اب آہستہ آہستہ یہ بن رہا ہے کہ وہ غیر متعلقہ ہیں اور بدترین یہ کہ وہ ابھرتے ہوئے نئے بھارت کے سلیف

امتح کے حوالے سے کسی قسم کا چیلنج ہیں۔ یہ تاثر بھی کوئی زیادہ ڈھکا چھپا نہیں کہ مسلمان انٹی نیشنل اور در پر دہ پاکستان کے ہمدرد ہیں۔

مسلمانوں کے بارے میں اس قسم کے تاثرات کو قبولیت ملنے اور ہندو شناخت کا فتحانہ احساس بھی خاصا بڑھ چکا ہے۔ ان چیزوں سے رائے عامہ کا ماحول متاثر ہو رہا ہے حتیٰ کہ ان ہندوؤں میں بھی جو شاید مسلمانوں کے خلاف تعصب یا مخالفانہ جذبات کا مظاہرہ نہیں کرتے۔ ان کی جانب سے اقلیتوں کو خوش کرنے کی بات کر کے مزاحمت کے سلسلے میں ایک جواز پیدا کیا جاتا ہے جبکہ مسلمانوں کے جو حقیقی تجربات ہیں اس میں خوش کیے جانے کے سوا سب کچھ شامل ہے۔ وہ تو اتنا تعصب کا نشانہ بنائے جانے کا احساس رکھتے ہیں۔

پاکستان کی بنیاد پر تنگ نظری کے حامل شخص کے برعکس تقسیم سے پہلے کے سیکولر ہندوستان میں مسلم ہندو شفاقتی درثے کے حوالے سے غالب حد تک قوم پرستی کا جو فاخرانہ احساس تھا اس کی جگہ اب شکوہ و شبہات نے لے لی ہے۔ ہندوستانی مسلمانوں کے درثے کو جس طرح منایا جاتا تھا، اب اس کی جگہ شفاقتی عنادنے لے لی ہے۔ آزادی کی قوم پرستی کے تناظر میں کی جانے والی جدوجہد میں اہم اور ممتاز مسلمان قائدین کے کردار کو اب فراموش کیا جا رہا ہے اور اس احساس کو فروغ مل رہا ہے کہ مسلمان ہندوستان کے وفادار نہیں جو اپنے محلے اور آبادیوں کو ”پاکستان“ سے موسوم کرتے ہیں اور مبینہ طور پر مخالفانہ سرگرمیوں میں ملوث ہوتے ہیں۔ یہ شبہات مقبول تاثر کو بڑھا وادیتے ہیں اور دانستہ یا نا دانستہ طور پر ذرا کم ابلاغ اور کچھ سیاسی رہنماؤں کی جانب سے ان کو اچھالا جاتا ہے۔

شفاقتی اور نظریاتی مباحثت کے دائرے سے قطع نظر ہندوستانی معاشرے میں مسلمانوں کی بڑھتی ہوئی مار جلا تریش جو شکل اختیار کر رہی ہے وہ مندرجہ ذیل ہے:

☆ ہندوستانی مسلمانوں اور ہندوؤں کے درمیان بڑھتی ہوئی علیحدگی اور گھٹتے ہوئے باہمی روابط۔ اس کی جو شکل سامنے آرہی ہے وہ طبعی طور پر گھروں اور آبادیوں کی ایک دوسرے سے علیحدگی ہے۔ اور یہ جتنی اب بڑھ چکی ہے پہلے بھی نہ تھی جو سکیورٹی کے حوالے سے باہمی تاثرات اور دانستہ انتخاب کی عکاس ہے۔ اس کی ایک شکل یوں بھی سامنے آرہی ہے کہ بہت سے ہندو اب اپنے مسلمان ہندوستانی ہم وطنوں کی جان و مال کے سلسلے میں دچپی کھو رہے ہیں۔ ہندوستان کا ملا جلا کلپر بہت پرانا ہے جس پر

بڑے فخر کا اظہار کیا جاتا رہا ہے اور جس میں ہندو اور مسلمان ایک دوسرے کے تھوڑوں میں شرکت کرتے تھے اب وہاں مسلمانوں کے اس شخص کے حوالے سے بعض و عناد جنم لے رہا ہے۔ ہندو اب اپنے تھوڑوں اور میلیوں ٹھیلوں کے دروان مسلمانوں کے جذبات کو جان بوجھ کر بھڑکاتے ہیں اور ان کو ان میں مدعو کرنے کے بجائے باہر رکھتے ہیں۔

☆ معاشی روحانیات کے باعث ہونے والی مسلم مار جلا نیشن، معاشی تبدیلوں کا جو سلسہ شروع ہے اس سے تمام غریب اور معاشی طور پر کمزور طبقات پر اثرات مرتب ہوئے ہیں اور اس میں بھی مسلمان سب سے زیادہ نقصان میں کھائی دے رہے ہیں۔ کسی حد تک اس کی وجہ یہ بھی ہے کہ غربوں میں مسلمانوں کی تعداد زیادہ ہے اور ہندوستان کی معاشی ترقی نے جوست اختیار کی ہے اس سے بھی زیادہ تر وہی روایتی پیشے متاثر ہوئے ہیں جن سے مسلمان وابستہ ہیں۔ اسی اثناء میں شہریوں کو اس قسم کے دچکوں سے بچانے کے لیے ریاست کا جو کردار ہے وہ بھی کمزور ہے۔ معاشی ترقی کے لیے تعلیم پر اخصار اب پہلے سے کہیں زیادہ ہو چکا ہے اور ہندوستانی مسلمان وہ طبقہ ہیں جنہیں یعنی موضع تک رسائی میں بھی مشکلات کا سامنا ہے۔

☆ ہندوستانی معاشرے میں مسلمانوں کی مار جلا نیشن میں ریاستی اداروں کا قابل ذکر کردار، پبلک سروں کے اداروں جیسے انڈین ائیمپریٹو سروس، پولیس سروس اور پبلک سیکٹر کے اثر پرائزز وغیرہ میں مسلمانوں کی کم نمائندگی کے علاوہ ہر قسم کے سرکاری حکام میں مسلم مختلف جذبات میں بھی اضافہ ہو رہا ہے۔ اس امتیازی سلوک کی عکاسی مسلمانوں کے ساتھ عدالتی حکام، پولیس، عدالیہ اور عوامی فلاج و بہبود کے دیگر حکاموں اور پرمٹ اور لائنس جاری کرنے والے حکام کے رویے سے ہوتی ہے۔ پولیس سمیت دیگر ریاستی حکام کی جانب سے مسلمانوں پر تشدد اور ناروا سلوک کے الزامات ثابت ہو چکے ہیں۔ عمومی طور پر مسلمان اپنے جان و مال اور قانونی حقوق کے تحفظ کے سلسلے میں ریاستی اداروں پر اعتماد نہیں کرتے۔

☆ سرکاری اور بھی تمام اداروں میں مسلمانوں کی بڑھتی ہوئی عدم شرکت، حالانکہ ہندوستانی آئین اور قانون کے تحت ملک کے تمام شہری برابر ہیں۔ اس کی وجہ ان کے ساتھ روا

رکھا جانے والا امتیازی سلوک اور سماجی اور ثقافتی طور پر دانتہ عدم شمولیت کے ساتھ ساتھ مسلمانوں کی اپنی عدم دلچسپی بھی ہے کیونکہ انہیں جس امتیازی سلوک اور مخالفت کا سامنا کرنا پڑتا ہے اس کی وجہ سے وہ مورال کھو چکے ہیں۔

بنیادی پالیسی ایشوز جن پر آزادی سے پہلے کے دور کے مسلم قائدین نے برابری کے مطالبات کی بنیاد رکھی تھی وہ غالب حد تک ثقافتی تشخض سے متعلق تھے جیسے خاندان اور وراثت کے تو انہیں، اردو زبان کی بقاء اور علی گڑھ مسلم یونیورسٹی جیسے مسلم علمی اداروں کی اقلیتی خصوصیات کا تحفظ وغیرہ۔ مسلمانوں کااتفاق رائے ہے کہ یہ مسائل اپنی حقیقی اہمیت کے اعتبار سے کم تر ہو چکے ہیں لیکن حکومت ان کو ہی اہمیت دے رہی ہے۔ حالیہ سالوں کے دوران فوکس اور زوراب دیگر ایشوز جیسے اختیار کی، سماج میں مکمل شمولیت کی کمی اور معافی موقع کی کمی کی طرف ہو چکا ہے۔ آزادی کے ابتدائی دور کے بعد سے مسلمانوں کا آبادی کے حوالے سے قفسیے کا تجربہ اب آبادی کے خلاف ناصافی اور تشدد میں ریاستی گھٹ جوڑ ہو چکا ہے۔ اب یہ تاثر عام ہو چکا ہے کہ حالیہ سالوں کے دوران عمومی تشدد کے واقعات تو کم ہو چکے ہیں لیکن ان کی شدت میں اضافہ ہو چکا ہے جس کی ایک مثال 2002ء کے گجرات فسادات میں ریاست کی پشت پناہی سے ہونیوالا تشدد ہے۔ اسکے نتیجے میں میں الطبقاتی تعلقات کے حوالے سے کی جانے والی کامیاب کوششوں اور درست حالات کا رے میں کمیونٹی کی سطح پر ہندوؤں کو آگاہی فراہم کرنے کے اثرات پر مایوسی کے بادل چھاگئے۔

بنیادی مسائل کے بارے میں رپورٹوں کے سلسلے، جیسے گوپال سنگھ، سری کرشنا، لاہور ہان، مشری اور پچر کمیشن رپورٹ وغیرہ، بذات خود کسی قسم کی قابل ذکر اصلاحات کا پیش خیمہ نہ ہیں اور نہ ہی اس کی کوئی امید ہے تاہم ان کے نتیجے میں خراب صورت حال کے درست پہلوؤں کے بارے میں نہ صرف مسلمانوں کے فہم میں اضافہ ہوا بلکہ ریاست کی جانب سے کارروائی میں معدود ری کے باعث جنم لینے والی ان کی شکایات کی صحیح صورت بھی سامنے آئی۔ شکایات اور الگ کیے جانے کے حوالے سے ان کے فہم و آگاہی میں آنے والی تیزی کے بعد اگر کمیونٹی کی شکایات کو دور نہ کیا گیا تو سماجی تقسیم اور عدم استحکام کا خطرہ رہے گا۔

## مسلمانوں کا ثقافتی، نظریاتی اور سماجی تنوع

مسلمانوں کی، تاریخی، ثقافتی، آبادیاتی اور معاشری حالت اور ہندو مسلم تعلقات کے حوالے سے ہندوستان کے مختلف علاقوں میں صورت حال خاصی متفرق ہے۔ تصورات اور خیالات کا یہ فرق ہمارے مختلف فوکس گروپ ڈسکشنریز اور انٹرویویز میں واضح طور پر دکھائی دیتا ہے۔ تعلیم، ذات، طبقات اور دیگر عوامل کی بنیاد پر مسلمانوں میں موجود سماجی فرق کا نتیجہ خیالات میں بھی تنوع کی صورت میں برآمد ہوتا ہے۔ آخر میں دیگر تمام گروپس کی طرح مسلم کمیونٹی میں بھی فلسفیانہ، نظریاتی اور مذہبی تصورات کے حوالے سے تفرقات بہت زیادہ ہیں جس کی وجہ سے جنم لینے والی پیچیدگی جزا لائزیشن کے لیے چیلنج کی حیثیت رکھتی ہے۔

ایک بنیادی سوال تو یہ پیدا ہوتا ہے کہ ہندوستان میں ”مسلم کمیونٹی“ کی اصطلاح استعمال کرنا یا ”مسلم ہندوستانیوں“ کے تجربات اور مسائل کو جزا لائز کرنا اب درست رہا ہے کہ پھر ”ہندو ہندوستانیوں“ کی اصطلاح بھی استعمال کرنا پڑے گی۔ کیا ہمیں ”ہندوستان میں مسلم کمیونٹیز“ کے بجائے کوئی اور اصطلاح استعمال کرنی چاہیے؟ ان کو ایک ہی قسم جانے کے بجائے مختلف علاقوں، طبقات اور کرداروں میں تقسیم کیا جائے؟ ہندوستان میں مسلم کمیونٹی کی متنوع خصوصیات مجموعی طور پر ہندوستانی معاشرے کی مختلف النوع شاندار سماجیاتی، تاریخی اور ثقافتی خصوصیات کی عکاسی کرتی ہیں۔

تنوع کا مطلب مقاصد یا افعال میں عدم یگانگت نہیں۔ اگرچہ ہندوستان کے مختلف حصوں میں طرز فکر میں بڑے پیمانے پر فرق ہے تاہم ہندوستان کے مسلمانوں کو متناہر کرنے والے بنیادی مسائل پر سب کا اتفاق رائے ہے۔ تاہم مسلم قومیت کے لیے ایک واحد۔ یا کم از کم ہم آہنگ آواز یا مربوط سیاسی قیادت تلاش کرنا بدستور ایک چیلنج ہے۔ غیر

مناسب سیاسی نمائندگی کا مسئلہ ہے مسلمانوں کے ایک بنیادی مسئلے کے طور پر شناخت کیا گیا ہے، اس مشکل کو اور بھی بڑھاتا ہے۔ اس حوالے سے بھی اتفاق رائے موجود نہیں کہ مسلم سیاسی آرگنائزیشن اور ایڈوکیٹس کس شکل میں ڈھلنی چاہیے جیسا کہ ذیل میں اس پر بحث کی جاتی ہے۔

کیرالہ میں مسلمانوں کی حالت اپنے شمالی ہندوستانی ہم وطنوں سے کچھ ممتاز حیثیت رکھتی ہے اور وہ وہاں پر ہندوستان کے دیگر علاقوں کے مسلمانوں کے مقابلے میں تحفظ کا زیادہ احساس رکھتے ہیں۔ سیاست کے بڑے اتحادوں میں مسلمانوں کی سیاسی تنظیم کا کردار بھی واضح ہے۔ ان تمام باتوں کے باوجود اب یہاں پر بھی صورت حال عدم استحکام سے دوچار ہے۔ اس کی ایک وجہ تو یہ ہے کہ یہاں پر انہیں یونین مسلم لیگ (آئی یو ایم ایل) کے غلبے کو نبٹا زیادہ متنوع اور عسکریت پسند مسلم تنظیموں سے چیخنے کا سامنا ہے۔ جبکہ دوسری وجہ سیکولر ہندوستان اور کیرالہ کی سیاست میں رونما ہونے والی تبدیلیاں اور تیسرا وجہ طبقاتی پولارائزیشن، بالخصوص ریاست کے شمالی حصوں میں، میں اضافہ ہے جہاں راشٹریہ سوامی سیوک سنگھ (آر ایس ایل) اور دیگر انہا پسند ہندتوں کی حامی تنظیموں کی جانب سے پیش رفت ہوئی ہے اور چوتھی وجہ مسلمان کیونٹی میں بڑے پیمانے پر ہونے والی ریڈیکلائزیشن ہے۔

ریڈیکلائزیشن یا بنیاد پرستی کے مختلف عوامل ہیں جن میں ریاست میں طبقاتی ڈولپمنٹ کے حوالے سے مسلمانوں کا رد عمل، قومی صورتحال کے حوالے سے زیادہ آگاہی اور دیگر مسلم دنیا سے ہونے والے نظریاتی اثرات شامل ہیں کیونکہ کیرالہ کے لوگوں کی ایک بڑی تعداد خلیجی ریاستوں میں بسلسلہ روگار مقیم ہے۔ اگرچہ مسلمانوں کی شکایات اور فوائد سے محروم ہی ہی ہے جس سے ہندوستان بھر میں دیگر کمزور غیر مسلم گروہ دوچار ہیں تاہم کیرالہ میں یہ احساس زیادہ مضبوط ہو رہا ہے۔ جس کی ایک وجہ شاید ریاست میں طبقاتی بنیادوں پر ہونے والی سیاست کی تاریخ ہے۔

منظرنامے کے دوسرے سرے پر گجرات اور آسام کے مسلمان ہیں۔ ان دونوں علاقوں میں مسلمانوں کے رد عمل کی صورت بہت مضبوط اور پسکون ہے۔ تاہم یہ واضح ہے کہ وہ خطرے اور بحران کا شدید احساس رکھتے ہیں۔

جہاں تک گجرات کا معاملہ ہے تو وہاں اس کی وجہ اور پیش کیے گئے ملک گیر پیشون کے خلاصے یعنی ریاستی اداروں کی طرف سے امتیازی سلوک، ایک بڑھتی ہوئی ثقافتی چشمک اور طبعی علیحدگی کی صورت حال گجرات کے فسادات اور اس کے نتائج کی وجہ سے بہت سخت شدت اختیار کر چکی ہے۔

آسام میں مسلمانوں کی جانب سے محسوس کیے جانے والے عدم تحفظ کی وجہ کی بنیادیں جن مسائل میں پوشیدہ ہیں ان میں مسلمانوں کی شدید غربت، ریاست کی نسلی آبادیاتی سیاسی پیچیدگی، آبادی میں مسلمانوں کا نسبتاً زیادہ تناسب، آسامی ہندوؤں کی جانب سے آبادیاتی عدم تحفظ کا احساس، بگلمہ دیشی لوگوں کی بحیرت اور اس کے آسامی مسلمانوں پر اثرات کے حوالے سے تشویش شامل ہیں۔ اگرچہ بار بار اس قسم کی افرافری پھیلانے کی کوشش کی جاتی ہے کہ آسام الگا گجرات بن سکتا ہے تاہم دکھانی یہ دیتا ہے کہ آسام کی سیاسی ڈیموگرافی کسی حد تک اس سے تحفظ فراہم کرے گی۔ یہاں پر ریاستی اسمبلی کے 121 حلقوں میں سے 23 میں مسلمانوں کی اکثریت ہے۔ اور قانون ساز اسمبلی میں مسلمان ارکان کی سیاسی پارٹیاں منقسم ہونے کے باوجود یہ احساس پایا جاتا ہے کہ ریاست میں کسی قسم کی مخلوط حکومت کے قیام کے لیے مسلمانوں کی حیثیت لازمی ہے۔

ادھر مغربی بنگال میں جس قسم کے مسائل زیادہ تر عوای توجہ کا مرکز بنتے ہیں، جیسے صنعتی ترقی کے لیے غریب دیہاتیوں اور چھوٹے کسانوں کی در بدھی وغیرہ، ان کے بارے میں بھی سمجھا جاتا ہے کہ ان کے زیادہ تر اثرات مسلمانوں پر ہی پڑتے ہیں۔ چنانچہ مغربی بنگال میں کسی بھی قسم کی سماجی پالیسی کے حوالے سے بحث میں مسلمانوں کے مسائل لازمی طور پر شامل ہوتے ہیں۔ کیرالہ کی طرح ریاست میں ریاستی طبقاتی سیاست کی طاقت اس بات کی عکاسی کرتی ہے کہ مسائل کو دیگر طبقات کے مشترکہ مسائل کے طور پر لیا جائے۔ تاہم اس کے علاوہ ایک یہ احساس بھی موجود ہے کہ کیونسوں کی موقع پرستانہ آمادگی اور بائیں بازو کی پارٹیوں کی جانب سے علمتی طور پر مسلم کاظم کو گلے سے لگانے کے باوجود تمام سیاسی پارٹیاں مسلمانوں کی حقیقی خراب صورت حال اور تحفظات کے حوالے سے خاموشی تماشائی بنی ہوئی ہیں۔ مغربی بنگال میں مسلمانوں کی حالت کی ایک اور منفرد خصوصیت 1947ء میں بنگال کی بھارت اور پاکستان کے درمیان تقسیم کے موقع پر ہونے والی قانون سازی کے مسلمانوں

(دفاعی) اور غیر مسلمانوں (شکوہ و شبہات) دونوں پر ہونے والے اثرات ہیں۔ اور اگرچہ بھگالی مسلمانوں کے تجربات کے حوالے سے کچھ بنیادی چیزیں ہیں۔ تاہم ان کے مقادات کو لکھتے اور دیگر بڑے شہروں میں آباداروں بولنے والوں کے جیسے نہیں ہیں بالخصوص جن کا تعلق اتر پردیش اور بہار سے ہے۔

اتر پردیش جو ہندی بولنے والوں کا نام نہاد مرکز ہے وہاں پر خصوصی چیلنجز موجود ہیں۔ یہاں پر وہ علاقے موجود ہیں جو مسلمانوں کی طاقت، ثقافتی کامرانیوں اور وقار کے تاریخی مرکز کہلاتے ہیں۔ مسلم اشرافیہ شمول متعدد جاگیرداروں اور جدید تعلیم سے آرستہ اور پیشہ ورانہ طبقات کی پاکستان بھارت کے نتیجے میں جو مسلمان یہاں پر رہ گئے وہ زیادہ تر کسان اور چھوٹے موٹے کام کرنے والے لوگ تھے اور وہ بھی قیادت سے محروم تھے۔ 1947ء میں اتر پردیش میں ہندوؤں کے مقابلے میں پڑھے لکھے مسلمان تناسب میں بہت زیادہ تھے۔ اب صورت حال طویل عرصے سے اس کے بر عکس ہے۔

کرناک، آندھرا پردیش اور تامل ناڈو سماجی اور سیاسی تناظر رکھتے ہیں جہاں مسلمان نسبتاً اختیارات رکھتے ہیں جس کی سیاسی تاریخ، آبادیاتی عوامل اور حالیہ سیاسی پیش رفت جیسے تامل ناڈو میں اشرافیہ مخالف دراوڑی تحریک یا کیرالہ میں کموزن姆 اور بائیں بازو کے نظریات کا غلبہ ہے۔ جنوبی اور شمالی بھارت میں اخلاقی ٹیکس، سیاسی شراکت اور مسلمانوں کی کامیابیوں کے درمیان بہت واضح فرق موجود ہے۔

مسلمان ہندوستانیوں کے بارے میں بحث کرتے ہوئے ذات پات ایک اہم پہلو ہے جسے اکثر نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔ اسلام ذات پات کو تسلیم نہیں کرتا لیکن اس نے ہندوستان بھر میں پائے جانے والے اس نظام کی بہت سی خصوصیات کو قبول کر لیا ہے۔ یعنی طور پر ذات پات کا نظام اعلیٰ اور ادنیٰ درجے کے مسلمانوں کے مقادات کو الگ کرتا ہے اور فوکس گروپس کے درمیان بحث و مباحثت کے دوران اکثر یہ غضر بھر پر طریقے سے موجود ہوتا ہے۔

ذات پات کا مسئلہ سماجی طور پر کم تر، کم تعلیم یافتہ اور غریب مسلمانوں اور نسبتاً خوشحال مسلمانوں کے درمیان مقادات کے بڑی نوعیت کے فرق کو ایک مخصوص انداز میں ظاہر کرتا ہے۔ اگرچہ مسلم مخالف سماجی اور سیاسی امتیاز دونوں طبقات کو مساوی طور پر برداشت کرنا پڑتا

ہے تاہم اول الذکر مسلمانوں کا زیادہ زور ثقافتی شناخت پر نہیں ہوتا بلکہ ان کے لیے اصل مسئلہ معاشی اور تعلیمی موقع کا ہوتا ہے جو انہیں زیادہ متاثر کرتا ہے۔ اگرچہ غریب مسلمان مادی فوائد کو زیادہ اہمیت دیتے ہیں تاہم اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ ثقافتی ایشوز جیسے مسلم پرنسپل لایا اسلام کے خلاف جرائم کے بارے میں فتویٰ سُسْٹم وغیرہ ان کے لیے غیر اہم ہیں۔ اس کے برعکس غریب مسلمانوں کے لیے یہ ایشوز بھی برابر کی اہمیت رکھتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ جب مسلم رہنماء صرف ثقافتی ایشوز کی بات کرتے ہیں تو وہ ناراضگی کا اظہار کرتے ہیں۔ اب اگر نسبتاً خوشحال مسلمانوں کی بات کی جائے تو ان میں بھی ایک فرق موجود ہے۔ ان میں سے ایک تو وہ مسلمان ہیں جو رواجی پیشوں اور گھر بیو صنعتوں سے منسلک ہیں اور دوسرے وہ ہیں جنہوں نے جدید تعلیم سے فائدہ اٹھایا ہے اور جدید کار پوریٹ شعبے کا حصہ بن گئے۔ ان میں اول الذکر ثانی الذکر کے مقابلے میں شخص پر زیادہ زور دیتے ہیں۔

## اپنی مدد آپ اور ذمہ داری کی روح

اس بارے میں شبہت کم ہے کہ سانحہ باہری مسجد کے صدمے کے بعد ہندوستان میں مسلم رائے عامہ ارتقائی عمل سے گزری جس کا نتیجہ روایتی لیدرشپ کی جانب سے مسلمانوں کے کچھرل ایشوز جیسے اردو، مسلم پرنل لاء اور ریاستی امداد سے چلنے والی علی گڑھ مسلم یونیورسٹی کے مسائل پر زور دینے کے استزاداد کی صورت میں دیکھنے میں آیا۔ اس کی جگہ اب کمیونٹی کے لیے تعلیم اور معاشری ترقی کے مطالبات نے لے لی۔

ہماری سٹڈی سے جو ایک واضح پیغام سامنے آیا وہ یہ ہے کہ کمیونٹی کی جانب سے اپنے اضطراب کے بھرپور اظہار کے باوجود اب ان میں اس چیز کی بھی آمادگی دکھائی دے رہی ہے کہ وہ اپنی فلاج کے لیے خود بھی کچھ ذمہ داری لیں۔ بلکہ ہندوستانی سماجی اور سیاسی زندگی کے دیگر پہلوؤں اور دیگر مسلم دنیا میں سیاسی اور سماجی لہر کے حوالے سے ٹمن سنتر کی ریسرچ سے پتہ چلتا ہے کہ غیر مسلم ہندوستانیوں یا غیر ہندوستانی مسلمانوں کے مقابلے میں ہندوستانی مسلمانوں میں مظلوم بن کر رہنے کی سوچ کو مسترد کرنے کا راجحان زیادہ ہے۔

اب ان میں غالب طور پر بیدار ہونے والے لمحے میں سے ایک یہ ہے کہ وہ اس رویے کی ذمہ داری قبول کریں جس نے ان کی پسمندگی کو بڑھانے کے سوا کچھ نہیں کیا اور ایسے اقدامات کریں جس سے یہ صورت حال تبدیل ہو جائے اور دوسروں پر الراام دھرنے کا راویہ ترک کیا جائے۔ تاہم اس کے ساتھ یہ احساس بھی موجود ہے کہ مخالفت کے کچھراور ریاستی اداروں اور پالیسیوں کی جانب سے مدد نہ کیے جانے کے باعث خود کو بہتر بنانے کا عمل ناممکن نہیں تو انتہائی مشکل ضرور ہے۔

مسلمانوں کے بعض حلقوں کا کہنا ہے کہ ”اپنی مدد آپ“ کی بات کر کے مسلمانوں کی وسیع تر سماج میں ناکامی کا الراام ان پر ہی عاید کیا جا رہا ہے۔ دیگر کا کہنا ہے کہ اگر مسلمان

اپنی بہتری کے لیے اقدامات کرنا بھی چاہیں، جیسے بہتر معیار کے تعلیمی اداروں کا قیام، تو اس کے لیے انہیں ریاست کی امداد، تعاون اور اجازت کی ضرورت ہوگی۔ ریاست کو ایک ایسے ادارے کے طور پر دیکھا جاتا ہے جو مسلمانوں کے اقدامات کا خاص طور پر کوئی جواب نہیں دیتی حالانکہ یہ بھی تسلیم کیا جاتا ہے کہ دیگر تمام ہندوستانی بھی اسی ریاستی بے اعتمانی کا شکار ہیں۔ اس سلسلے میں عمومی طور پر ”رویہ جاتی“ تبدیلی کی بات کی جاتی ہے جس میں اس بات کی ضرورت بھی بیان کی جاتی ہے کہ مسلمان اپنی ذمہ داری کو جس انداز میں دیکھتے ہیں اس میں تبدیلی لا سیں اور اس بات کی بھی کہ وہ مسلمانوں کے تحفظات کے بارے میں ہندوؤں کے ساتھ موثر طریقے سے رابطہ قائم کریں۔

ایک عام رائے یہ بھی ہے کہ وہ تمام مسائل جن کے بارے میں سمجھا جاتا ہے کہ وہ مسلمانوں کو متاثر کرتے ہیں، دیگر ہندوستانیوں کو بھی درپیش ہیں چاہے یہ غربت ہو یا معاشر تبدیلیوں سے آنے والی مشکلات ہوں یا کم تر سماجی رتبے کا مسئلہ ہو۔ ان میں صحت و تعلیم کی ناقص سہولیات، کتر غذاخیت اور دباؤ والے روزگار بھی شامل ہیں۔ یہ تسلیم کیا جاتا ہے کہ ان کا حل قومی سطح پر کیے جانے والے اقدام میں پوشیدہ ہے۔ بہر حال یہ سمجھا جاتا ہے کہ یہ مسائل مسلمانوں کے لیے زیادہ شدید ہیں جنہیں اپنی مذہبی شاخت کی وجہ سے اضافی نقصانات کا سامنا ہے اور یہ کہ انہیں سلامتی، شراکت اور سروسر پرمنی سو شل پالیسیر کا مطالبه کرنا چاہیے جن میں ان مسائل پر خاص طور پر توجہ دی جائے۔ مثال کے طور پر یہ دیکھا گیا ہے کہ کئی مہدف پروگرامز میں مسلمانوں کو باائی پاس کیا جاتا ہے جیسے وزیر اعظم کا پندرہ نکالی پروگرام اور یہ کہ فلاجی امداد کی تقسیم کے ضمن میں بھی مسلمانوں کو امتیاز کا نشانہ بنایا جاتا ہے۔

اس بات پر تواتر سے زور دیا جاتا ہے کہ غیر مسلموں کا اعتماد دوبارہ بحال کیا جائے چاہے اس اعتماد کے کھونے کی وجہ کچھ بھی ہو۔ یہ بھی فرض کر لیا گیا ہے کہ امپاورمنٹ کے لیے غیر مسلموں سے تعلقات بہتر بنانا بنیادی چیز ہے اور ایک بار پھر اس بات کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے کہ ان تعلقات کے بگڑنے کا الزام کس کے سر ہے۔ اس بات سے کسی جانب سے کوئی اختلاف نہیں کیا جاتا کہ سیاسی تنظیم سازی اور کوئی سازی کے لیے ایک اجتماعی سوچ اپنانے کی ضرورت ہے۔

اس امر پر بھی ایک وسیع اتفاق رائے موجود ہے کہ کمیونٹی کے اندر موجود مختلف طاقت کو

تلاش کیا جائے، اس سے فائدہ اٹھایا جائے اور مسلمانوں کی کمزوریوں پر توجہ مرکوز کرنے سے گریز کیا جائے جبکہ اس دوران انصاف اور مناسب سماجی پالیسیوں کے لیے بھی جدوجہد بھی جاری رکھی جائے۔ موجودہ ہندوستان میں بقا اور خوشحالی کے لیے درکار سماجی، اخلاقی اور ثقافتی طرز فکر کے سلسلے میں مسلمانوں کی مذہبی، علمی اور تاریخی روایات سے رہنمائی حاصل کرنے کی اہمیت پر بھی خاطر خواہ زور دیا جاتا ہے۔

مسلمان جب اندر وہی اداروں، پشمول تعلیمی اور ثقافتی، کے کردار اور اہمیت پر بحث کرتے ہیں تو اس میں خیراتی روایات جیسے وقف املاک اور زکوٰۃ کے کردار پر بار بار زور دیا جاتا ہے۔ ان کو سرکاری امداد کے مقابل کے طور پر نہیں لیا جاتا اور بدستور نہ صرف نہایت ضروری سمجھا جاتا ہے بلکہ کم یا ب اور قلت سے دوچار وسائل میں اضافے کے لیے انہیں بہت اہمیت دی جاتی ہے اور ان کو ایک لازمی و سیلے کے طور پر دیکھا جاتا ہے جس کی مدد سے مسلم اداروں کو چلانے کے دوران مسلمانوں کی خود مختاری کی نہ کسی حد تک برقرار رکھی جاتی ہے۔

مسلمان اس بات پر بھی تشویش رکھتے ہیں کہ ان روایتی خیراتی و فلاحی اداروں کی اڑانگیزی وقف بورڈ کی کرپشن، وہڑے بنی، فرقہ پرستی اور دیگر معمولی مفادات اور رقبہتوں کی وجہ سے متاثر ہوتی ہے۔ وہ اس نگ نظر ویژن سے بھی فکر مند دھائی دیتے ہیں جس میں مسلمان اہل ثروت اپنی امداد مسلمانوں کے بچوں کو عملی فونون سکھانے والے تعلیمی اداروں کو دینے کے بجائے مذہبی مدرسون کو دیتے ہیں۔ احتساب کی کمی اور ناقص کوائی کشرون کے باعث مذہبی تعلیمی اداروں کی اعانت متاثر ہوتی ہے۔ مذہبی تعلیمی اداروں کو امداد دینے اور اس سلسلے میں رجحان کی موجودگی کے باعث بڑے پیانے پر یہ احساس بھی پایا جاتا ہے کہ یہاں پر دی جانے والی مذہبی تعلیم کا معیار ناقص ہوتا ہے۔ یہ بھی سمجھا جاتا ہے کہ پیسے کمانے کی دوڑ کی وجہ سے نجی تعلیمی اداروں میں فراہم کی جانے والی تعلیم کا معیار بھی گرچکا ہے۔

## احیاء العلوم (نشاۃ ثانیہ)

مسلمانوں میں یہ احساس بھی موجود ہے کہ ہندوستانی اسلام کی شاقی اور علمی زندگی میں احیاء العلوم اتنا ہی ضروری ہے جتنا کہ اس کی سیاسی سرگرمی اور مسلم کمیونٹی انسٹی ٹیشن کی تغیر میں ضروری ہے۔ یہ بھی سمجھا جا رہا ہے کہ ہندوستانی مسلم تہذیت کی عظمت رو بے زوال ہے۔ سوال چاہے سیاسی تنظیم یا وسیع تر ہندوستانی کلچر میں مسلمانوں کے مقام کا ہو، ان میں یہ احساس موجود ہے کہ ایک علمی خلاء اندر وہی طور پر موجود ہے جسے پائیں کی ضرورت ہے۔ اس کی کچھ عکاسی تو مسلمانوں کی اس خواہش سے ہوتی ہے کہ وہ روزمرہ کی جدوجہد سے پیچھے ہٹنے ہوئے غربت، کمر نماشندگی، میڈیا کے انتی زی سلوک کے مسائل سے نمٹنے کے لیے زیادہ سڑیجک ویژن تشكیل دیں اور کچھ عکاسی تحقیق کی بنیاد پر ہوتی ہے۔ ہم اکثر سنتے ہیں کہ ہندوستان میں مسلمانوں کی حالت زار کے بارے میں بہت سے آزادانہ تجزیات کا ڈھیر لگا ہوا ہے اور یہ کہ مرکزی دھارے سے تعلق رکھنے والے ہندوستانی تحقیقی ادارے اس کو اپنی ترجیحات میں شامل نہیں کرتے یا اسے دیگر قومی نویعت کے مسائل کے مساوی اہمیت نہیں دیتے۔

احیاء العلوم کی آرزو اس ضرورت کی بھی عکاسی کرتی ہے کہ کمیونٹی کے اندر سے ایک تجدید شدہ علمی اتحارٹی تشكیل دی جائے جو اس تمام تقید سے بالاتر ہو جو کہ تقریباً تمام مسلم رہنماؤں کے غیر نمائندہ کردار پر کی جاتی ہے۔ اس بارے میں بھی، مساوئے کچھ شدید نظریاتی عناصر کے، وسیع اتفاق رائے موجود ہے کہ ایک حقیقی علمی قیادت اور اتحارٹی کی

تکمیل کے لیے کثر مذہبی نظریات، چاہے یہ مذہبی ہوں یا سیاسی، سے آگے بڑھنے کی ضرورت ہے۔ اس امر کو بھی وسیع پیمانے پر تسلیم کیا جا رہا ہے کہ ان آراء اور نظریات میں تنوع کی ضرورت ہے تاکہ اس کے نتیجے میں ہندوستان کے مسلمانوں میں جو علمی احیاء ہو وہ نہایت اعلیٰ، مفید ترین اور قابل عمل ہو۔

علمی تجدید اور قیادت کی ضرورت اب محلی سطح کے مسائل (مثال کے طور پر معاشی تبدیلیاں اور ان کے مسلمانوں پر اثرات)، قومی سطح کے مسائل (پیک پالیسی اور قومی سیاسی نظریات کا ارتقاء اور ثقافتی روبدل اور ہندوستانی معاشرے میں مسلمانوں کے مقام پر اس کے اثرات) اور عالمی سطح کے مسائل (علمی اقتصادی بحران، ہوس اور محولیاتی خرابیوں کے حوالے سے فتوے کہاں گئے؟) تک بڑھ چکی ہے۔

بعض لوگ اس بات پر بھی سوال اٹھاتے ہیں کہ ہندوستانی مسلمانوں کے احیاء العلوم کو برقرار رکھنے کے لیے مناسب تعلیمی اور ادارہ جاتی فرمیں درک کی کی ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ مسلمانوں کے ادارے کم ہیں یا اعلیٰ گڑھ یونیورسٹی کی طرح کمزور ہیں۔ دیگر عورتوں کے لازمی کردار کی بات کرتے ہیں اور قرار دیتے ہیں کہ مسلم خواتین کے لیے مناسب تعلیم نہ ہونے کی صورت میں مسلم کمیونٹی کا علمی احیاء بہت کمزور رہے گا۔

اس حوالے سے تشویش موجود ہے کہ تجدید یا اصلاحات کی صورت میں زیادہ بنیاد پرست، پان اسلامی اور ہندوستان مخالف نظریات سامنے آسکتے ہیں۔ باوجود اس کے اس امر میں بھی اعتماد اور عزم پایا جاتا ہے کہ رواداری اور شراکت کی جنوبی ایشیائی اسلامی روایات کو مضبوط بنانا چاہیے۔ کئی علمی اداروں میں اس پر کام بھی ہو رہا ہے (مثال کے طور پر رضوی کالج ممبئی میں شہیب رضوی اور جامعہ ملیہ یونیورسٹی دہلی میں اسلامک سٹڈیز پروگرام کے سربراہ اختر الواسع کا کام)۔ اس طرح نظریاتی تنظیموں جیسے محمد حامد انجیئر کی قائم کردہ ”ایما ن تنظیم“ میں بھی اس پر کام ہو رہا ہے جس کے تحت ہندوستان میں بریلوی سنی طرز فکر اور شخص کو محفوظ کیا جا رہا ہے۔

دائیں بازو کے حکام کی جانب سے اسلامی تاریخ اور تعلیمات کو ہندوستانہ رنگ میں ڈھالنے کے ماحول میں تاریخی ریکارڈ کو دوبارہ اپنے قبے میں لائے جانے کی ضرورت بھی کئی مسلمان ہندوستانیوں کے لیے بہت اہم ہے۔ اس ضمن میں دونوں خصوصی اہمیت کے

حال ہیں۔ ان میں سے ایک تو مسلمانوں کی سیاسی تنظیم سازی کی بھالی اور تشوییر کی کوشش ہے اور دوسرے مسلمانوں کے تاثر کو انٹی نیشنل ظاہر ہونے سے بچانا ہے۔ دوسری آبزرویشن یا نقطہ یہ ہے کہ اگر ہندوستانی اسلام یا ہندوستانی مسلمانوں کو ہندوستانی تاریخ کے تناظر میں نہ رکھا گیا تو ان کے لیے اپنی موجودہ شناخت اور افعال کی رہنمائی کے لیے واحد دستیاب جو تناظر ہوگا وہ عالم گیر اسلام کا ہوگا۔

## معاشی حالت

ہندوستان کی تقسیم کی صورت میں جو نتیجہ سامنے آیا وہ بڑی تعداد میں ہندوستان کی پڑھی لکھی اور پیشہ ور انہ مسلمان آبادی اور مسلمان تاجریوں کی بھرت تھا۔ جو مسلمان یہاں باقی رہ گئے انہوں نے روایتی معاشی اور تجارتی پیشوں کو اختیار کر لیا جو کسی حد تک کامیاب تھے جیسے دستکار وغیرہ جنہوں نے کامیابی حاصل کی اور اپنے کار و بار کو مزید بڑھالیا۔ روایتی زراعت، حتیٰ کہ چھوٹے پیانے پر، بھی جاری رہی جس سے وابستہ مسلمانوں نے کم ترین آمدنی کے باوجود گذارہ کیا۔ دونوں قسم کی تجارتی سرگرمیوں کے لیے قومیائے گئے میکنوں کی جانب سے ڈائریکٹ اور سہیڈ ائر قرضوں کی صورت میں ریاست کی جانب سے انہیں امداد بھی حاصل رہی۔ لیکن ان سب باتوں کے باوجود ہندوستان کی مسلم آبادی کو شدید قسم کی غربت اور ناقص تعلیم کا سامنا کرنا پڑا ہے۔

حالیہ سالوں کے دوران ہندوستانی میشیٹ کے تیزی کے ساتھ جدت اختیار کرنے اور معاشی ترقی اور ملازمتوں کی فراہمی کے سلسلے میں حکومت کے کم ہوتے ہوئے کردار کی وجہ سے مسلمانوں کی معاشی صورت حال اور بھی خراب ہو گئی۔ روزگار کا قابل بھروسہ ذریعہ بننے والے تمام معاشی شعبوں کے چھوٹے اور غیر رسی حصے کمتر فائدے کے حامل ہو گئے۔

ریاستی ملازمتوں، پیلک سروں، اور پیلک سروں ائر پرزاں میں مسلمانوں کی نمائندگی مسلسل کم رہی۔ سرکاری ملازمتوں میں کم ہوتے نااسب نے تمام سطح کے مسلمانوں کو متاثر کیا جن میں نہایت نچلے درجے کے ملازمین کی سطح کے لوگ بھی شامل ہیں جس سے پتہ چلتا ہے کہ اس کی ذمہ داری تعلیمی قابلیت میں کمی کے بجائے امتیازی سلوک ہے۔

اس سے پہلے پولیس سروں کی ملازمتوں میں مسلمانوں کو کسی نہ کسی حد تک موقع مل

جاتے تھے۔ حالیہ معاشی پیش رفتوں نے اس قسم کی سرکاری نوکریوں کو بھی کم پر کشش اور کم اہم بنا دیا ہے۔ مسلمانوں کو جو تھوڑے بہت فوائد مل رہے تھے وہ بھی پیلک سرو سزا اور پیلک سیکھ میں ملازمتوں کی کم ہوتی ہوئی تعداد اور ان کی کم ہوتی ہوئی تنخواہوں کے نتیجے میں مزید کم ہو چکے ہیں۔

مسلمان اپنی معاشی حالت کو بہتر بنانے کے لیے جس ذریعے کی شناخت کرتے ہیں وہ انہیں معیاری تعلیم کی فراہمی ہے جو طالب علموں کو روزگار اور جدید معیشت میں پیش رفت کے لیے تیار کرتی ہے۔ بڑے پیمانے پر اس بات کی بھی ضرورت کا اظہار کیا جاتا ہے کہ مسلمانوں کے لیے افروڈایبل قرضوں کی فراہمی کو یقینی بنایا جائے۔ ایک کمیونٹی جو خطرات سے دوچار ہے اور جس کے مخلوقوں میں پینک تک موجود نہیں اس کے ذریعے ان کا ایک بنیادی مسئلہ حل ہو جائے گا۔

مسلمانوں کو ایک طرف تو اپنے تناسب کے اعتبار سے نقصان کا سامنا ہے اور دوسری جانب انہیں ایک اور مشترکہ مسئلے سے بھی نقصان ہو رہا ہے جو کہ لبرلائزیشن اور گلوبلائزیشن سے ہونے والے اثرات سے متعلق ہے اور جس کو اکثر ہندوستانی محسوس کرتے ہیں یعنی ریاستی ملازمتوں کی کم ہوتی ہوئی اہمیت اور معیشت کے روایتی شعبوں پر جاری یورش وغیرہ۔ قیادت تک تو بہت دور کی بات، بعض مسلمان محسوس کرتے ہیں کہ ہندوستان کی انی گلوبلائزیشن تحریک میں مسلمانوں کی شرکت ہی انہیں باوجود اس حقیقت کے کہ اس سے ان کے نصب اعین کو ہی فائدہ پہنچے گا اور انہیں غیر مسلموں کے ساتھ متحده سیاسی ایکشن کا موقع ملے گا۔

مسلمانوں کے لیے کوئہ مخصوص کیے جانے (سرکاری ملازمتوں میں صورت حال کی بہتری اور تعلیمی اداروں میں داخلہ) یا کم از کم عیسائی اور مسلمان دلوں اور ”دیگر پسمندہ طبقات“ other backward classes کے لیے ذاتوں کی بنیاد پر کوئہ مخصوص کرنے پر پابندی کے خاتمے پر خاطر خواہ بحث کی جاتی ہے۔ اس وقت مسلمان خود کو کوئہ سسٹم کا شکار سمجھتے ہیں کیونکہ دلوں اور دیگر پسمندہ ذاتوں کے لیے جو کوئہ مخصوص ہے وہ مسلمانوں کے لیے دستیاب نہیں۔

اس بات کا بھی وسیع احساس پایا جاتا ہے کہ ملازمتوں، تجارت اور مشترکہ سرمایہ کاری

کے ذریعے غیر مسلموں سے معاشری تعاون کی راہ میں رکاوٹیں موجود ہیں۔ مسلمان معاشری طور پر اسی وقت کسی قابل ہو سکتے ہیں جب اس قسم کا تعاون موجود ہو یا وہ بذات خود خود کفیل ہو جائیں۔ اگرچہ موجودہ حالات میں موثرالذکر صورت مناسب دکھائی دیتی ہے تاہم اس سے عدم تحفظ اور امتیاز و علیحدگی کے احساس میں بھی اضافہ ہوتا ہے۔ مسلمانوں کے کاروبار خاص طور پر فسادات کے دوران تشدیڈ کا آسان نشانہ ہوتے ہیں۔ بہت سے لوگوں کو یاد ہے کہ مسلمان دستکاروں کو ان کی خوشحالی سے حسد کی بناء پر ہجوم کی جانب سے کس طرح نشانہ بنایا جاتا رہا ہے۔

## طرز سیاست

مسلمانوں کے طرز سیاست کے لیے متعلقہ جن بنیادی عوامل کی شناخت کی جاتی ہے ان میں غیر مسلموں اور خود مختار مسلمان سیاسی تنظیموں میں سے انتخاب، دیگر کمزور گروہوں جیسے دلوں اور دیگر پسمندہ طبقات کی جانب سے سرگرم ہونے کی کامیاب مثالیں، ہندوؤں میں رائے عامہ کی صورت حال، وسیع حکومتی نظام میں حالیہ اہم سڑکپرل رحانت، اعلیٰ تر مسلم سیاسی قیادت کی قابلیت و بصیرت اور تاریخی سطح پر اور موجودہ زمانے میں بھی مسلمان قیادت کی جانب سے کی جانے والی تدبیری اور تزویری آئندی غلطیاں وغیرہ۔

یہاں پر یہ وسیع تراحساں بھی ملتا ہے کہ باہر کی جانب دیکھنے یا غیر مسلموں سے روابط قائم کرنے کے بجائے مسلمانوں کو اپنے درمیان میں سے مزید انٹر ایکشن کی ضرورت ہے۔ مختلف فوکس گروپس میں جس مرکزی خیال پر بار بار زور دیا جا رہا ہے وہ بھی ایک سکون کی لہر لا جاتا ہے جس میں کہا گیا ہے کہ مسلمانوں کی ایک بڑی تعداد اس امر پر بحث کے لیے جمع ہو رہی ہے کہ کیا چیز اہم ہے اور اس بارے میں کیا کرنا ہے۔

کلچرل شخص کے لیے سیاست کی القدار تیزی سے مغلکوں ہوتی جا رہی ہیں۔ یہ سمجھا جا رہا ہے کہ ریاست اور مسلمان قائدین دونوں کی جانب سے شخص کی سیاست کو اہمیت دینے اور بنیادی مسائل کو نظر انداز کرنے کے نتیجے میں غیر جانبدار ریاستی اداروں اور قانون کی حکمرانی مضبوط ہونے اور اجتماعی سیاسی مفادات کی بنیاد پر طرز سیاست کا عمل رک گیا ہے۔ مسلمانوں کے درمیان صرف مذہبی اور ثقافتی مسائل کی بنیاد پر غصہ اور بے چینی کی بات کر کے دیگر مفادات کی بنیاد پر مسلم سیاست میں بھرپور مکالمے کو اجھرنے سے روک دیا گیا ہے۔

حقیقی سیکولر اکثریتی ہندو رائے عامہ کی بنیاد پر رائے عامہ اور تاثرات وسیع پیانے پر

فرق کے حامل ہیں۔ کچھ کا خیال ہے کہ ہندوؤں کی اکثریت سیکولر ہے اور یا پھر وہ مسلمانوں کے مسائل سے بے خبر ہے جس کی وجہ علیحدگی کی دیوار یا ان کی خاموشی ہو سکتی ہے۔ کچھ اس بات پر یقین رکھتے ہیں کہ مسلم خلاف جذبات کے اعتبار سے صورت حال زیادہ خراب ہو چکی ہے اور یہ کہ سیکولر طرز حکمرانی پر یقین رکھنے والے ہندوؤں کا تناسب بہت تیزی سے کم ہو رہا ہے۔

ہندوستانی مسلمانوں میں مسلمانوں کی ناقص سیاسی قیادت کے حوالے سے بھی بڑے پیمانے پر تشویش موجود ہے۔ یہاں تک کہ جو ایماندار، مخلص اور بے لوث ہیں ان کی توجہ کا محور بھی عارضی نوعیت کے اہداف اور جدوجہد ہیں اور ان میں اس بصیرت کی کمی ہے کہ مسلمانوں کی فلاج اور رہبے کے حوالے سے طویل المیعاد اہداف کے حصول کے لیے طرز سیاست کوکس طرح ڈھالا جا سکتا ہے۔

مسلمان قیادت کی پرانی نسل کے بارے میں سمجھا جاتا ہے کہ اسے عام مسلمانوں کے مسائل سے کوئی آگاہی نہیں ہے۔ وہ بہت زیادہ خود غرض اور ”مغرب زدہ“ ہے۔ مسلمانوں میں سیاسی قیادت کے لیے ایک ایسی نئی نسل کی ضرورت محسوس کی جا رہی ہے جونہ صرف پڑھی لکھی ہو بلکہ وہ عام مسلمانوں سے زیادہ مخلص اور ان کے ساتھ بہتر انداز میں رابطے میں ہو۔ پرانی سیاسی قیادت کی جانب سے تعلیم کے بجائے سیاست پر زور دینے کے عمل کو مسلمانوں کے ساتھ زیادتی کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔

سیاست کا عمل مسلمان علماء اور دانشوروں کو اپنی طرف راغب کرنے میں تیزی سے ناکام ہو رہا ہے۔ یہ بات بڑے پیمانے پر جانی جاتی ہے کہ اس کے نتیجے میں ہندوستانی سیاسی قیادت کا معیار عمومی طور پر زوال کی جانب گامزن ہے۔ سیاست میں جرائم کے در آنے اور کرپشن اور ذات پات کے نظام کے باعث اس کی برتری کے نتیجے میں بھی سیاسی قیادت کا معیار گراہا ہے اور اس سے بھی مسلمانوں کی فلاج و بہبود کو نقصان ہوا ہے۔ بیوروکریسی کے طریقہ کار اور بیوروکریٹس کے معیار کے خراب ہونے کو بھی اس کے ساتھ قریبی طور سے مسلک کیا جاتا ہے۔ دوسری جانب سے یہ بھی سمجھا جاتا ہے کہ اسکے معیار کے کمزور ہونے کی وجہ سے مسلمانوں کو اپنے تناسب کے ذیل میں ہونے والے نقصان کے علاوہ بیوروکریسی کے ٹکڑیں طبقہ بندی کا دروازہ کھل رہا ہے۔ تاہم اس کے ساتھ یہ احساس

بھی موجود ہے کہ ہندوستانیوں کی اکثریت اس سے متاثر ہوتی ہے گو کہ مسلمانوں کو اپنے تناسب کے اعتبار سے اس کا نقصان ہوتا ہے۔

مسلمانوں کی سیاسی تنظیم کے ایک قابل عمل ماذل کا مسئلہ بھی موجود ہے۔ ہندوستان میں رہ جانے والے مسلمانوں کے لیے انگریز سامراج کے خلاف جدوجہد کی بنیاد پر تنظیم پیراڈائم مشرکہ مسائل پر مذہبی تشخص سے قطع نظر تمام ہندوستانیوں کے ساتھ ایک متحده کارروائی قرار پاتا ہے۔ تنقیم کے بعد کے دور میں مسلمانوں کی کامگری پارٹی اور دیگر اتحادوں میں شمولیت نے اس اجتماعیت پر مبنی ماذل کو کسی حد تک متاثر کیا۔ اب جبکہ سیاسی نعرے بازی، کلچر مکالے، پالیسی سازی اور سیاسی پارٹیوں کے حسابی کتابی رویے اور ذاتی طور پر کم محفوظ ہونے کے باعث مسلمانوں میں مار جلا نریشن کا احساس زیادہ ہوا ہے تو مسلمانوں کے تحفظ اور خوشحالی کے حوالے سے اتحادی سیاست کے فائد کے بارے میں زیادہ سوالات اٹھنے لگے ہیں۔

مسلمانوں میں ایک وسیع اور پر زور اتفاق رائے ہے کہ ان کی جغرافیائی اور آبادیاتی تنقیم کی وجہ سے ان کے لیے اتحادی سیاست کے سوا کوئی مقابل موجود نہیں۔ ایک اہم سوال یہ ہے کہ یہ کام سیکولر سیاسی پارٹیوں کے ساتھ شراکت قائم کر کے بہترین انداز میں کیا جاسکتا ہے یا جداگانہ طور پر قائم مسلم سیاسی جماعتوں کے دیگر غیر مسلم جماعتوں کے ساتھ اتحاد سے ہو سکتا ہے۔ ہندوستان بھر میں پہلی مسلمانوں کی بڑی آبادی کو دیکھا جائے تو یہ احساس موجود ہے کہ اگر مسلمان کوئی ایسا راستہ ملاش کر لیں جس کے ذریعے وہ مشرکہ مسائل پر مل کر کام کریں تو اتحادی سیاست میں نہ صرف ان کے وزن میں اضافہ ہو گا بلکہ اس کی اہمیت اور نتائج بھی بڑھیں گے۔ اس سلسلے میں ایک ماذل جس پر اکثر بحث کی جاتی ہے وہ ولتوں اور دیگر پسمندہ طبقات کی نسبتاً کامیابی کا ماذل ہے جسے انہوں نے تزویریاتی اتحادوں کے ذریعے اپنے سیاسی اور معاشری مفادات کو پرمود کر کے حاصل کیا۔

مسلمان اس بات کی ضرورت محسوس کرتے ہیں کہ سیکولر سیاسی طاقتلوں میں اتحاد قائم ہو کیونکہ وہ اسے مسلم سیاسی تنقیم کے لیے اپنی بنیادی تزویریاتی ضرورت سمجھتے ہیں اور اس کی وجہ یہ ہے کہ حالیہ پیش رفتلوں کے نتیجے میں سیکولر کلچر اور نظام حکومت کو خاصے خطرات لاحق ہو گئے ہیں۔ وہ اس بات پر یقین رکھتے ہیں کہ سیکولر قوتوں میں کمزور ہو چکی ہیں اور بعض پارٹیوں

کی جانب سے سیکولر ازم کا اظہار محض برائے نام ہے اور وہ اپنے چھوٹے چھوٹے مفادات کے لیے جب ضرورت ہوتی ہے سیکولر ازم کو ترک کر دیتے ہیں اور یہاں تک کہ جو واقعی مخلص ترین سیکولر قوتوں میں ہیں وہ بھی ایک م stitching سیاسی اکثریت پیدا کرنے میں ناکام ہیں۔

ہم خیال قوتون کے ساتھ اتحاد بنانے کے لیے جو ایک مخصوص ناسک طے کیا گیا ہے وہ ہندوستانی سماج میں جمہوری ماحول کو دوبارہ پانے کے لیے وسیع تر ہندوستانی جدوجہد ہے جس کے لیے جمہوری رویوں اور حقوق اور قانون کی حکمرانی سے دور ہٹنے کے خلاف مراجحت کی ضرورت پر زور دیا جائے گا۔ اس کے لیے مذہبی شخص کے عصر پر زور دینے کے عمل کو ترک کیا جائے گا اور اسکے بجائے شہریت کے حقوق پر زور دیا جائے گا جس سے انکار کی صورت میں مسلمان خاص طور پر متاثر ہوتے ہیں جبکہ کئی دیگر ہندوستانیوں پر بھی اس کا اثر پڑتا ہے۔

جیسا کہ غیر مسلموں کے ساتھ اتحاد کے سلسلے میں مسلمانوں کی سیاسی عمل میں رہنمائی کے سلسلے میں جو نظریاتی فرمیں درک ہے اس میں بعض کی جانب سے اسلامی تعلیمات کے ان اصولوں پر زور دیا جاتا ہے جن کے تحت غیر مسلموں کے ساتھ اجتماعیت پر منی سیاست اور بیکھنی قائم کی جاتی ہے (مذہبی میں حضرت محمد ﷺ کی جانب سے ریاست مذہبی کی تشكیل کی مثال) اور بعض کی جانب سے صرف سیکولر جمہوری اصولوں کی بنیاد پر سیاسی شرکت اور مذہبی رہنمائی کو نجی حلقة کے لیے چھوڑنے کی بات کی جاتی ہے۔ ثالثی الذکر طرز فکر کا تنوع ان لوگوں میں بھی پایا جاتا ہے جن کا یقین ہے کہ مسلمانوں کو پہلے اپنے اندر یک جہتی پر توجہ دینا چاہیے جبکہ کچھ اس بات زور دیتے ہیں کہ مسلمانوں کے اس قسم کے کسی تحدیدہ فرنٹ کو مذہبی کے بجائے سیاسی اصولوں پر قائم ہونا چاہیے۔

مسلمانوں کی سیاسی امپاؤرمنٹ کے لیے مذکورہ طرز فکر کی راہ میں کئی رکاوٹیں حائل ہیں۔ مسلمانوں کی طاقت مختلف سیاسی پارٹیوں میں بٹی ہوئی ہے اور اسی طرح ان کی آواز بھی مختلف علاقوں اور کمیونٹی میں تقسیم ہے۔ حتیٰ کہ جو مسلمان سیاسی طور پر متحرک ہیں وہ بھی سیکولر پارٹیوں میں با اثر یا قائدانہ پوزیشن میں نہیں۔ لہذا سیکولر سیاست میں مسلمانوں کے ایشوز کی پہنچ اور گہرائی محدود ہو جاتی ہے۔

مسلمانوں کی جانب سے مسلم سیاسی پارٹیوں کے ساتھ الائنس والی سیکولر علاقائی اور

قومی پارٹیوں کو متحده اور تزویریاتی طور پر ووٹ دینے (جیسا کہ اتر پردیش کے حالیہ ایکشن میں دیکھنے میں آیا) کے مقابلے میں مسلم اور غیر مسلم سیاسی پارٹیوں کے مخلوط اتحاد کو حالیہ دونوں میں، مساواتے کیرالہ کے، کم کامیاب پایا گیا ہے۔ حتیٰ کہ جہاں پر انتہائی طاقتور سیکولر پارٹیوں کا مسلم پوپولیٹکل پارٹیوں سے اتحاد تھا وہاں بھی دیکھنے میں آیا کہ ان کا زیادہ تر زور روزگار اور عام مسلمانوں کے دیگر مسائل کے بجائے ان کے مذہبی تشخص جیسے ایشور پر ہی رہا۔ باس ہمہ یہ تسلیم کیا جاتا ہے کہ کیرالہ اور آسام جیسی جگہوں پر جہاں مسلمانوں کی تعداد اور ان کا اثر در سوچ انہیں سیاست میں اہمیت کا حامل بنتا ہے وہاں بھی مسلم کمیونٹی نے سیاسی طور پر خود کو اس طرح مار جلاز ہونے سے بچایا جس طرح وہ دوسری ریاستوں میں ہیں۔

اگر ہندوستان کی سیاست میں مختلف النوع پارٹیوں کی جانب سے اتحاد قائم کرنے کا طویل المدى مزاج موجود ہے تو مسلمان سیاسی پارٹیوں کے درمیان سڑ بیک اتحاد سازی بھی اسی طرح مفید ثابت ہو سکتی ہے جس طرح سیکولر پارٹیوں کو تزویریاتی ووٹ دینے کا عمل مفید ہو سکتا ہے۔ یہ عمل خاص طور پر ان علاقوں میں زیادہ مفید ہو سکتا ہے جہاں مسلمان آبادیاتی طور پر فائدے میں ہیں۔ اگر کمزور اور رو بدل سے دوچار مخلوط حکومتوں کو زیادہ مستحکم اور مسابقت والی ایسی پارٹیوں کی مخلوط حکومت سے بدل دیا جائے جو زیادہ دیر چلنے والے بڑی قوی سیاسی پارٹیوں کے اتحاد پر مشتمل ہو تو تزویریاتی ووٹنگ بدستور ایک قابل عمل حکمت عملی رہتی ہے اگرچہ اس میں بھی مسلمان سیاسی پارٹیوں کو کوئی موثر کردار حاصل کرنے میں مشکلات کا سامنا ہو گا۔

مسلمانوں کو ملک گیر پیانے پر سیاسی طور پر منظم کرنے کے لیے بھی ضرورت کا اظہار کیا جاتا رہا ہے۔ معروضی چیلنجوں کی کئی خصوصیات قومی سطح کی ہیں جیسے گلوبالائزیشن کے نتیجے میں تیزی سے آنے والی معاشی تبدیلیاں جبکہ پالیسی ریپانس، اچھا یا برا، بھی قومی سطح کا مسئلہ ہے۔ مزید بر اسلامانوں کو ہنرتوں کی جانب سے در پیش شفافی اور رو یہ جاتی خطرات کے حوالے سے ایک متفقہ قومی رہجان پایا جاتا ہے اور یہاں بھی مسلمان مختلف سیاسی قوتوں کے درمیان عملی طور پر قومی کو آرڈی نیشن دکھائی دیتی ہے جو ایک ملک گیر مسلم ریپانس کا مطالبہ کرتی ہے۔

تاہم قومیت کو منظم کرنے کے لیے ایک افراتفری، بالخصوص وارنگ اور الارم کی پاتوں

کی وجہ سے، موجود ہتی ہے۔ ”اسلام خطرے میں ہے“ کا نفرے کی اضطراب انگیز بازگشت بھی سنائی دیتی ہے۔ متحده ہندوستان میں مسلمانوں کی فلاج اور رتبے کو درپیش خطرے کی بنیاد پر لگایا جانے والا یہ نعرہ مسلمانوں کی آخری ملک گیر جماعت مسلم لیگ کا تھا جو کہ آخر کار تقسیم کا باعث بنا تھا۔ اس قسم کی قومی مسلم تنظیموں کے حوالے سے ہندو ر عمل کا خطرہ ہمیشہ سے موجود رہا ہے۔ مسلم ایکشن کے لیے قومی اتحاد کی فوری ضرورت پر زور دیا جاتا ہے تو اس مسئلے پر تو اتر سے بحث کی جاتی ہے کہ اور کون سی بنیادیں ہو سکتی ہیں جن کے لیے ایسا کیا جائے؟

ایک اپروپر یہ بھی ہے کہ جس چیز کی اصل میں ضرورت ہے وہ کوئی سیاسی پارٹی بھاں تک کہ قومی تنظیم بھی نہیں بلکہ مشترکہ مسائل کے حل کے لیے ایک قومی کوآرڈی نیشن کی ہے۔ جس چیز کی سب سے زیادہ ضرورت ہے وہ ہندوستانی مسلمانوں کے مستقبل کے لیے ایک مشترکہ آواز اور مشترکہ ویژن کی ہے۔ کوآرڈی نیشن کے سلسلے میں اقدامات کی جو مثالیں پیش کی جاتی ہیں اس میں مسلمانوں کے لیے دو ڈرج ہر یعنی میں اضافے کی مم بالخصوص عورتوں، غریبوں اور مہاجرین کی شراکت ہے۔

اس کے علاوہ جو آوازیں اٹھائی جاتی ہیں وہ ہندوستانی انتخابی نظام میں بنیادی اصلاحات کی ہیں۔ مخصوص نشتوں کے انسٹی ٹیوشن کے حوالے سے اعتراضات اٹھائے جاتے ہیں جس میں متعلقة گروہ چاہے وہ دلت ہو یا مسلمان، اس کا صرف ایک رکن سرو کرتا ہے۔ تجھ کی بات یہ ہے کہ یہ نظام متحده ہندوستان میں انگریزوں نے متعارف کرایا تھا جس کا مقصد مسلمان اقلیت کے لیے مناسب نمائندگی کو یقینی بنانا تھا۔ اب مسلمانوں کا اعتراض ہے کہ اس عمل کی وجہ سے انہیں الگ تھلک کر دیا گیا ہے۔ بہت سے ہندوستانی مسلمانوں کا اعتراض ہے کہ دیگر گروپوں کے لیے کئی نشتوں ان علاقوں میں مخصوص کی گئی ہیں جہاں مسلمانوں کی قابلی ذکر آبادی ہے۔ مسلمانوں کو اقلیت کے طور پر مناسب نمائندگی دلانے اور کامیاب امیدواروں کے انتخاب کے سلسلے میں ان کے اثر کو منوانے کے لیے جن طریقوں کے بارے میں بحث ہو رہی ہے اس میں عالمگیر سطح کی بحث میں شامل انتخابی اصلاحات کا آئینہ بھی ہے۔

## معیاری تعلیم۔۔۔ اعلیٰ ترین ترجیح

ہر فوکس گروپ اور ہر مباحثے میں جس مسئلے پر سب سے زیادہ بحث کی جا رہی ہے وہ معیاری تعلیم کی ضرورت اور اس بات کی ضرورت ہے کہ مسلمان اس کو اپنی ترقی کے لیے ایک حکمت عملی کے طور اپنا کیں۔ لگ بھگ تمام معاملات میں تعلیم کو آج کے ہندوستان کے مسلمانوں کے لیے سب سے اہم ایشو کے طور پر شناخت کیا گیا ہے۔ یقینی طور پر یہ بات غیر مسلموں کے اس عمومی تاثر کے بر عکس ہے کہ مسلمانوں کے لیے سب سے بڑا مسئلہ ان کے مذہبی شخص کا ہوتا ہے۔

1992ء میں بابری مسجد کو تباہ کرنے کے واقعے کے نتیجے میں مسلمانوں کی خود اعتمادی اور احساس تحفظ کو پہنچنے والے دھچکے کے بعد ان میں اپنی خود بہتری کے عزم اور اس کے لیے تعلیم کو استعمال کرنے کا احساس بڑھا ہے اور اسی کی وجہ سے وہ صرف اپنے شخص کے لیے سرگرم ہونے کے جذبے سے دور ہٹے ہیں۔ اس وقت سے مسلمانوں کے تجربات کی وجہات سے حوصلہ ٹکنی پرمنی رہے ہیں۔ ان میں سے کئی سمجھتے ہیں کہ تعلیم موقع کے حوالے سے بحال ہیں۔ بہت سے سمجھتے ہیں کہ اگر وہ تعلیم کے لیے اپنے شوق کا مظاہرہ کریں، بھی تو انہیں سرکاری پالیسیوں اور مسلم اداروں کی جانب سے مایوس کن رسپانس ملتا ہے۔

مسلمانوں کی ترقی کے لیے تعلیمی موقع کو پھیلانے اور بہتر بنانے کو کئی وجہات سے اہمیت کا حامل سمجھا جاتا ہے۔ ان میں سب سے اہم وجہ اس کے ذریعے روزگار پر پڑنے والے ثابت اثرات اور اس کے نتیجے میں معاشی اور سماجی ترقی ہے۔ زیادہ اور بہتر معیار کی حامل پیشہ ورانہ تعلیم اور عملی ہنر کی تعلیم کی فراہمی کو بھی بہت ضروری سمجھا جاتا ہے بالخصوص

اس وجہ سے کہ اس سے غریب اور مزدور طبقے کے مسلمانوں کو ترقی کا موقع ملتا ہے۔ ایک اور منفرد خواہش ان میں معیاری انگریزی میڈیم تعلیم اور عالمی معیشت کے لیے ضروری تعلیم جیسے انفارمیشن اور دیگر شیکناوجیز کی دستیابی کی ہے۔

معیاری تعلیم کو موثر مسلمان سیاسی قیادت کی تعمیر اور ایک علمی ویژن اور مقصد کی کلیرٹی تک پہنچنے کے لیے بھی بہت ضروری خیال کیا جاتا ہے۔ ایک سرکردہ مسلمان صحافی اس بارے میں کہتے ہیں: مسلمانوں کی مذل کلاس تیار کرنے کے لیے جدید تعلیم ضروری ہے جبکہ موثر مسلم قیادت کی تیاری کے لیے مذل کلاس ضروری ہے۔ یہ سمجھا جاتا ہے کہ نوجوان مسلمانوں کے لیے سیاستدان، قانون دان، صحافی، سماجی ماہر اور دیگر پیشہ ورانہ وقت کے حامل افراد بننے کے لیے موقع، عزم اور مثالوں کی ازحد کی ہے۔ اپنے معاشرے میں قائدانہ کردار ادا کرنے کے لیے موقع کی غیر موجودگی کے باعث اعلیٰ تعلیم یافتہ ہندوستانی مسلمان جیسے ڈاکٹر اور سائنسدان روزگار کے لیے یہود ملک جا چکے ہیں اور یوں مسلمان کمیونٹی اعلیٰ تعلیم یافتہ کیڈر سے محروم ہوئی ہے۔ اس کی سے ایک سماجی جمود کی صورت پیدا ہو چکی ہے جس کی وجہ سے دیگر لوگ بھی اسی قسم کے فیصلے کر رہے ہیں اور اس کے نتیجے میں مزید مسلم برین ڈرین ہو رہی ہے۔

مسلمانوں کے درمیان یہ احساس پایا جاتا ہے کہ انہیں تعلیم کے حوالے سے ایک تعلیمی حکمت عملی کے ساتھ آگے آنا ہوگا جس کے ذریعے وہ نئی طرز کے حامل ہندو سکولوں کے اثرات کا مقابلہ کر سکیں، جنہیں ہندوتوں کی تنظیموں نے قائم کیا تھا اور جو مسلم مخالف جارحانہ اور مخالف ورلڈ ویو کو آگے لاتی تھیں۔ مدرسون کی طرح یہ بھی غریب ہندو طلباء کو افروڑ اپنی معاشری تعلیم کی دستیابی کا کام کرتے تھے اور یوں ان کے پاس غریب ہندو طلباء ہی آتے تھے..... جو اصل میں طبقاتی بنیادوں پر مسلمانوں کے فطری اتحادی ہوتے تھے..... اور یوں ان کا رویہ ابتدائی عروں میں مسلمانوں کے خلاف نفرت سے زہر یلا ہو جاتا تھا۔

مسلمانوں کی مذہبی تعلیم کا مسئلہ اہمیت کا حامل ہے اور مختلف حالتوں کو سامنے لاتا ہے۔ بہت مسلمان سمجھتے ہیں کہ مذہبی تعلیم نہ صرف ثقافتی شخص کے لیے ضروری ہے بلکہ معاشرے اور حکومتی نظام میں سماجی اخلاقیات کے حوالے سے مسلمانوں کی رہنمائی کا بھی کام کرتی ہے۔ بدسمتی سے مذہبی تعلیمی ادارے اکثر نہ تو روزگار کے ہنر کے بارے میں کچھ

سکھاتے ہیں اور نہ ہی اسلامی اقدار کے بارے میں موثر طریقے سے کچھ بتا پاتے ہیں۔ یہ اکثر روزگار اور مارکیٹ کو مطلوب ہنر کی قیمت پر مذہب پر زور دینے کی غلطی کے مرتب ہوتے ہیں۔

لیکن غریب لوگوں کی جانب سے تعلیم اور سکولوں کی فیس کے متحمل نہ ہونے اور سرکاری سکولوں میں جگہ نہ ہونے اور غیر معیاری تعلیم کے باعث مدرسے ان کے لیے عملی طور پر تعلیم کا واحد دستیاب ذریعہ ہوتے ہیں۔ ریاستی سکولوں میں پڑھنے کے حوالے سے دیگر مسائل میں سے ایک مسئلہ یہ ہے کہ ان سکولوں میں انہیں جو نصاب پڑھایا جاتا ہے ان میں ہندوستانی تاریخ اور سماج میں مسلمانوں کے کردار کو نظر انداز کیا گیا ہوتا ہے اور ہندوستانی شناخت اور معاشرے میں ان کے مقام کے حوالے سے ان کی اہمیت کو کم کیا گیا ہوتا ہے۔ بہت سے اساتذہ اور سکول کے دیگر حکام کی جانب سے مسلم مخالف تعصباً بھی کو ایک اہم مسئلہ سمجھا جاتا ہے۔

مسلمان جب اپنی کمیونٹی کے لوگوں کے لیے جدید اور معیاری تعلیم کی فراہمی کے سلسلے میں ادارے قائم کرنے کی کوشش کرتے ہیں تو سکولوں کے نظام میں سیاسی مداخلت، فنڈ فراہم نہ کرنے اور دیگر قانونی اور ضابطے کی کارروائیوں کی صورت میں ان میں رکاوٹیں ڈالی جاتی ہیں۔ بہت سے مسلمان اسکے بجائے مدرسون کے نصاب کو معیاری اور جدید بنانے کی کوشش کرتے ہیں تاکہ روزگار کے حصوں کے سلسلے میں انہیں زیادہ موثر بنایا جائے اور انہیں مخلوط معاشرے اور جدید دنیا کے لیے مسلمانوں کی مذہبی اور اخلاقی اقدار سے روشناس کیا جائے۔

مدرسون کی تعلیم کا ایک اور اہم نظریاتی تناظر یہ ہے کہ کچھ ترقی پسند سیکولر بھی سمجھتے ہیں کہ مذہبی مدرسے بھی آزادی اور اختراع کا ایک ذریعہ ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ مذہبی تعلیم کی تحریک کا اصل مقصد آزادی تھا۔ اس کا مقصد ان لوگوں کو با اختیار بنانا تھا جو تدریس کے روایتی طریقے سے تعلیم حاصل کرنے میں خود کو ناکام پاتے ہیں۔ ان مدرسون میں کچھ اپنے نتائج بھی دیتے ہیں لیکن اکثر اس میں ناکام رہتے ہیں لیکن اگر ان اداروں کو بالکل رسی بنادیا جاتا تو اچھے نتائج ناممکن ہو جاتے۔

## قانون کی حکمرانی

تعلیمی موقع اور معیار کے مسائل کے بعد جس مسئلے پر سب سے زیادہ گفتگو کی جاتی ہے وہ مسلمانوں میں بڑھتا ہوا خوف اور عدم تحفظ ہے جو کہ ریاست کے بڑھتے ہوئے مخالفانہ رویے اور ہم ڈلن شہریوں کی بے اقتائی سے جنم لیتا ہے۔ ان مسائل کے حوالے سے مسلمانوں کے تاثر اور ان کے مخالفین کے درمیان ایک پریشان کن فرق پایا جاتا ہے۔ مسلمان ریاستی اداروں اور حکومت کی جانب سے بڑھتے ہوئے اقیازی سلوک کے باعث خود کو محصور سمجھتے ہیں جبکہ ان کے مخالفین قرار دیتے ہیں کہ قانون کی حاکمیت کو سب سے زیادہ خطرہ عدم وفاداری اور دہشت گردی پر آماگی کی شکل میں مسلمانوں کی جانب سے ہے۔

مسلمانوں میں عدم تحفظ کی مختلف صورتیں پائی جاتی ہیں۔ جسمانی تحفظ اور جائیداد اور معاشرے میں کسی کے مقام کے حوالے سے عدم تحفظ ان میں امنگ کی کمی پیدا کرتا ہے اور ایک قسم کے سماجی ڈپریشن کو جنم دیتا ہے جو نوجوانوں میں جوش و جذبے اور توقعات کو کمزور کرتا ہے۔ مسلمان نوجوانوں کو ان کے خاندانوں کی جانب سے پڑھانے کے لیے بھی کم پیسہ خرچ کیا جاتا ہے کیونکہ ان کے پڑھنے لکھنے کی صورت میں بھی کم ہی کوئی فائدہ دکھائی دے رہا ہوتا ہے جس کی وجہ مسلم نوجوانوں کو مساوی روزگار اور معاشی موقع کی عدم فراہمی ہے۔ حساس علاقوں میں تو یہ احساس اور بھی زیادہ پایا جاتا ہے کیونکہ یہ ان علاقوں میں انفرادی یا کمیونٹی کی سطح پر تعلیم کے حوالے سے مسلمانوں کی پیش رفت کے باعث رد عمل کو جنم دیتا ہے اور اس کے نتیجے میں پڑھنے لکھنے نوجوانوں کو پولیس کی جانب سے دہشت گردی کے شے کی آڑ میں تنگ کیا جاتا ہے۔ پولیس میں مسلمانوں کے خلاف تعصباً اور مسلم نوجوانوں

کے خلاف پولیس تشدد اور استھصال کی شکایات بھی عام ہیں۔

مسلمانوں کے خلاف جارحانہ رویہ اور انہیں نگ کیا جانا اس لیے بھی عام ہے کیونکہ ان کے خلاف یہ عوای تاثر بڑھ رہا ہے کہ ہندوستان میں ہونے والی دہشت گردی اصل میں مسلمانوں کی وجہ سے ہے اور دیگر جو مسلمان ہیں وہ اگرچہ بے گناہ ہیں لیکن دہشت گروں کے ساتھ ہمدردی کا رویہ رکھتے ہیں۔ مسلمانوں کا یقین ہے کہ اس تاثر کو ریاست اور میڈیا کی جانب سے بڑھاوا دیا جا رہا ہے۔ دہشت گردی کا شکار ہونے والوں کے لیے ریاست فوری اور موثر طور پر مدد کو آتی ہے لیکن جب بھوم کی دہشت گردی کی صورت میں مسلمان نشانہ بنتے ہیں تو ایسا نہیں کیا جاتا۔ میڈیا دہشت گردی کے واقعات کو خوب اچھالتا ہے لیکن بھوم کی جانب سے مسلمانوں کے خلاف تشدد کے واقعات پر پرده ڈال دیا جاتا ہے اور اس کے لیے بہانہ یہ ہوتا ہے کہ ایسا کرنے سے فرقہ واریت بڑھے گی۔

مسلمانوں کے خلاف مجمع اور پولیس کے تشدد میں اضافے کو مسلمانوں اور دیگر طبقوں کے درمیان طبعی اور ثابتی علیحدگی کے بڑھتے ہوئے رحمات سے بھی فروع مل رہا ہے جس کے لیے "دنی علیحدگی" (apartheid) کی اصطلاح کا استعمال بڑھ رہا ہے۔

مسلم شخص کی علامات جیسے داڑھی اور مخصوص لباس کے خلاف نفرت اور بیزاری کا رجحان بھی بڑھ رہا ہے۔ ہاؤسنگ کے سلسلے میں انتیازی سلوک اور خوف کے باہمی احساس کے باعث بھی مسلمانوں کو الگ تھلک کیے جانے کا احساس بڑھ رہا ہے۔ ہاؤسنگ کے سلسلے میں مسلمانوں کے ساتھ مساوی سلوک سے انکار کیا جا رہا ہے جبکہ انہیں بینکنگ، پانی، صحت و صفائی اور ٹرانسپورٹ کے ضمن میں بھی مساوی سلوک سے محروم کیا جا رہا ہے۔ اگرچہ الگ کیے جانے کے فعل سے احساس تحفظ اور کمیونٹی کے اداروں کو فروع ملتا ہے لیکن اس سے غیر مسلموں میں مسلمانوں کے خیالات اور ان کے زندگی کے حقائق کے حوالے سے اندر ریٹنگ بھی کم ہوتی ہے۔ مسلمانوں کے حقوق کی خلاف ورزی کا امکان موجود رہتا ہے اور سب سے بدترین چیز یہ ہے کہ ہم وطنوں کی جانب سے ان پرشکوک و شبہات کا اٹھا رکیا جاتا ہے۔ مسلمانوں کو اپنے حقوق کو منوانے کے سلسلے میں بھی رکاوٹوں کا سامنا ہے۔ انسانی حقوق کے وکلاء کو مسلمانوں کی نمائندگی سے روکا جاتا ہے یا اس کی حوصلہ شکنی کی جاتی ہے بالخصوص ایسے مقدمات جو قوم مخالف سرگرمیوں کے حوالے سے ہوں۔ وکلاء اور ایماندار جگوں

کو بھی دباؤ کا نشانہ بنایا جاتا ہے جیسے کہ ان کے خلاف مسلم مخالف بلوائیوں کی ضمانت منظور نہ کرنے کے الزامات لگائے جاتے ہیں۔

پولیس کا کردار خاص طور پر مسائل پیدا کرنے والا ہے۔ پولیس کے خلاف یہ تاثر بہت تیزی سے بڑھ رہا ہے کہ وہ مسلم مخالف تعصب سے بھری ہوئی ہے۔ اس سلسلے میں رائے عامہ منقسم ہے کہ آیا ایسا شخص مخالف اور دشمنی میں کیا جا رہا ہے یا اس کی وجہ جہالت اور تعصب پر منی بڑھتا ہوا کلچر ہے۔ مسلمانوں کا کہنا ہے کہ پولیس مسلم مخالف بلوائیوں کو بچانے میں ملوث ہے اور اکثر وہ بلوائیوں کے خلاف ایف آئی آر درج کرنے سے انکار کر دیتی ہے یا پھر وہ ایف آئی آر اس طریقے سے درج کرتی ہے جس سے استغاشہ کے لیے کارروائی کرنا ممکن نہیں رہتا یا پھر وہ ایف آئی آر پر درست طریقے سے تحقیقات نہیں کرتا۔ حالیہ پیش رفتیں تلافی کے تمام امکانات کی یاد دلاتی ہیں۔ چنانچہ مارچ 2008ء میں سپریم کورٹ کی جانب سے گجرات فسادات کی دوبارہ تحقیقات کے حکم سے مبصرین کو یہ یقین دہانی ہی کہ ان واقعات کے ذمہ داروں کا احساب ہو گا۔ اسی طرح کچھ مقدمات (زرینہ شیخ، بلقیس بانو) کو گجرات میں اچھے طریقے سے نہ چلانے پر انہیں دوسری جگہوں پر منتقل کر دیا گیا۔

ہندوستان کے اندر مسلمانوں کی نقل مکانی کے واقعات نے ذاتی عدم تحفظ کے نمونوں، بالخصوص کمیونٹی کے درمیان کشیدگی کی صورت میں، شدت کو بڑھادیا۔ ایسے لوگ جرامِ پیشہ عناصر اور سیاسی ٹھگوں کے ہاتھوں نشانہ بننے کے لیے آسان شکار ہوتے ہیں اور انہیں مجتمع کو حرکت میں لانے کے لیے قربانی کے بکروں کے طور پر بھی استعمال کریا جاتا ہے۔ ان علاقوں کی نازک سماجی صورت حال میں یہ لوگ جرامِ پیشہ مسلمانوں کے ہاتھوں بدمعاشی اور غنڈہ گردی کے لیے بھی آسان ہدف بنتے ہیں۔ کسی شہری علاقے میں آنے والے مہاجرین وہاں پر موجود روزگار کے ذرائع اور دیگر معاشی مسابقت کے حوالے سے بھی کشیدگی کا باعث بن سکتے ہیں اور مذہبی تشخص کی بات کر کے اس کشیدگی کو آسانی کے ساتھ بڑھایا جاسکتا ہے۔ آخر میں یہ کہ اقتصادی طور پر ایک مارچلا نہ ما جوں میں بے روزگار مہاجرین کے جرام کی دنیا میں داخل ہونے کا امکان بھی بڑھ جاتا ہے۔ اس بات سے قطع نظر کہ حقیقت میں ایسا کہاں تک ہوتا ہے تاہم تاثر یہ ہے کہ اس سے مسلمانوں کے درمیان

ناخوٹگوار تاثرات میں اضافہ ہوتا ہے۔

یہ احساس بھی موجود ہے کہ مسلمان لیڈروں کو اپنی کمیونٹی کو درپیش مشکلات کو مخصوص انداز میں اس طرح پیش کرنا چاہیے جس سے قانون کی حکمرانی کے حوالے سے ان کی دیگر ہندو طبقوں میں مماثلت دکھائی دے اور نعرے بازی اور مہم جوئی کے لیے ان کا دیگر مسائل کے شکار گروہوں بیشول مذہبی اقلیتوں اور سماجی و معماشی طور پر نقصان سے دوچار گروہوں کے ساتھ مشترکہ لائچہ عمل ہو۔

فرقہ و رانہ تشدد کے مسئلے سے منٹنے کے لیے قانون سازی کی سرکاری کوششوں کو مسلمانوں کی جانب سے بہت کم خیر مقدم کا سامنا رہا۔ مرکزی حکومت کی جانب سے پیش کردہ ایک مسودہ قانون کو تقدیم کا نشانہ بنایا گیا کیونکہ اس میں پولیس کے اختیارات بڑھانے اور اس قسم کے حالات میں متاثرہ علاقوں میں افراد کی نقل و حرکت کو محدود کرنے کے حکومتی اختیارات بڑھانے کی تجویز پیش کی گئی تھی۔ ایسے ریاستی اداروں جو مسلم مخالف تشدد میں ملوث پائے گئے ہوں ان کے اختیارات بڑھانے کی سوچ کو تقدیم کا نشانہ بنایا گیا۔ اس کے بجائے کہا گیا کہ فرقہ و رانہ تشدد روکنے اور اس میں ملوث افراد کو سزا دینے کے لیے انہیں کریں کوڑ میں تمام ضروری اختیارات موجود ہیں لہذا اصل مسئلہ موجود قانون پر عمل درآمد کرنے کے حوالے سے ریاستی اداروں کی آمادگی اور صلاحیت کا ہے۔

مسلم ہندوستانیوں اور قانون کی حکمرانی کے تعلق کے درمیان ایک اضافی چیزیگی مسلم پرنسنل لاء کا مسئلہ ہے۔ ہندوستان کے مسلمانوں کے لیے خاندانی اور وراثتی قوانین الگ ہیں اور ان کے حوالے سے کمیونٹی کے اندر بحث موجود ہے۔ کچھ کا خیال ہے کہ پرنسنل لاء کا دوہرا ڈھانچہ مسلمانوں کے طرز زندگی کی حفاظت کے لیے ہے جبکہ دیگر کا کہنا ہے کہ اس کا مقصد مسلمانوں کو قانونی مساوات سے محروم کرنا ہے۔ مسلم مخالف رائے عامہ کہتی ہے کہ یہ مسلمانوں کے ساتھ خصوصی سلوک اور انہیں خوش کرنے کی کوشش ہے۔

کچھ مسلمان کمیونٹی کی جدا گانہ خصوصیات کو برقرار رکھتے ہوئے مسلم پرنسنل لاء کی کی تدوین کی حمایت کرتے ہیں تاکہ اسے مزید تحفظ، تسلسل، شفافیت اور باقاعدگی فراہم کرتے ہوئے کمیونٹی کے منفرد معیارات کو محفوظ کیا جائے۔ کچھ کا خیال ہے کہ جدا گانہ قوانین عالمی طور پر شراکت اور شہریت کے لیے نقصان دہ ہیں اور یہ کہ ہندوستان کے تمام شہریوں کو

تو انین کے ایک ہی مجموعے کے تحت ہونا چاہیے اور یہ کہ پورے ہندوستان کے لیے ایک ہی سول کوڈ مناسب ہے۔ تاہم دیگر حلقوں کا کہنا ہے کہ تدوین نہ ہونے کی صورت میں مسلم پرنسپل لاء میں اصلاحات ہونی چاہئیں تاکہ اس سے مسلم قومیت کی جانب سے اپنے طور پر اصلاحات اور جدت کی خواہش کی عکاسی کا مظاہرہ ہو۔

اس کے علاوہ سوچ کی ایک اور قابل ذکر لہر موجود ہے جو کہ اس بات پر یقین رکھتی ہے کہ حقوق کے حوالے سے بات کرتے ہوئے مسلمانوں کو اس بات کی بھی ضرورت ہے کہ پہلے وہ اپنی کمیوٹی کے اندر موجود دوسروں کے حقوق کی نفع کا مسئلہ حل کریں۔ اس میں قادیانیوں یا احمدیوں کو اپنے درمیان سے خارج کرنا حتیٰ کہ انہیں تعصب کا نشانہ بنانا، حقوق کے حوالے سے عورتوں کو کمتر سمجھنا یا مسلم اکثریتی علاقوں جیسے وادی کشمیر میں ہندوؤں کے ساتھ تعصب کا مظاہرہ کرنا شامل ہے۔

## اردو زبان

ہند یورپی زبان اردو شہلی بھارت میں مقامی بولیوں اور فارسی کے درمیان ایک طویل باہمی تعلق کے نتیجے میں رابطے کی زبان کے طور پر وجود میں آئی۔ لہذا یہی وجہ ہے کہ یہ زبان اپنے اندر قابل از اسلام اور اسلامی کلچر کے اہم ملے جملے تعلق کی عکاسی کرتی ہے۔ اردو جو کہی شہلی ہندوستان اور دیگر کئی شہری مرکز کی مشترکہ زبان تھی اور مذہب سے قطع نظر علم و ادب کی زبان کھلائی تھی، تقسیم کے بعد خاص طور پر ہندوستان میں تیزی سے زوال کا شکار ہو گئی حالانکہ اسی زبان کی ایک شکل پاکستان کی قومی زبان قرار پائی۔

اردو کا مسئلہ، عوامی زندگی میں اس کا استعمال، سکول میں اس کی تعلیم اور ہندوستان بھر کی زبان کے طور پر اس کی بقاء کو حالیہ دنوں میں مسلمانوں کی جانب سے بہت زیادہ اہمیت دی جانے لگی ہے اور ہندوستانی قومیت میں مسلمانوں کے ربتبے اور فلاح کے لیے اسے نہایت ضروری سمجھا جانے لگا ہے۔ آزادی کے بعد سے غیر مسلموں میں یقینی طور پر یہ تاثر پیدا ہو چکا ہے کہ اردو خاص طور پر مسلمانوں کی زبان ہے۔ فی زمانہ اردو کے بارے میں مسلمانوں کی رائے منقسم اور مبہم ہے۔

معاشی ترقی اور موقع پر زور دینے اور اس میں جدید تعلیم کے اہم کردار کے ساتھ مسلمانوں میں یہ تاثر بہت وسعت اختیار کر چکا ہے کہ اردو پر زور دینے سے مسلمانوں کو نقصان ہو رہا ہے اور وہ موقع سے محروم ہو رہے ہیں۔ اردو سکولوں میں پڑھنے والے جو زیادہ تر مسلمان ہیں، اعلیٰ تعلیم کے حوالے سے بہتر انداز میں تیار نہیں ہوتے۔ اردو سکولوں کے بارے میں سمجھا جاتا ہے کہ وہ ناقص معیار کے حامل ہوتے ہیں۔ اردو اساتذہ کی تربیت کمزور ہے یا سرے سے وجود ہی نہیں رکھتی۔ اتر پردیش کے سکولوں میں طلبہ کو سائننس یا اردو میں تعلیم

میں سے کسی ایک کا انتخاب کرنا ہوتا ہے۔

علاوہ ازیں ایسا تاثر رکھنے والے لوگ بھی موجود ہیں جو سمجھتے ہیں کہ اردو کی افادیت کے زوال اور اردو میں تعلیم کے معیار میں زوال سے ہندوستانی سماج میں مسلم مخالف امتیاز کی عکاسی ہوتی ہے۔ وہ یہ چیز بھی دیکھتے ہیں کہ اتر پردیش میں پلیک سروس کمیشن کے امتحانات میں اردو کو بطور اختیاری زبان خارج کیے جانے کے بعد پاس ہونے والے مسلمانوں کی تعداد تین سو میں سے چالیس سے کم ہو کر تین رہ گئی ہے۔

کچھ مسلمان سمجھتے ہیں کہ اردو خصوصی طور پر مسلمانوں کی زبان نہیں اور کچھ عرصہ قبل تک ہی یہ مختلف مذاہب سے تعلق رکھنے والے پڑھے لکھنے ہندوستانیوں کی زبان تھی (اردو میں لکھنے والے کئی بڑے ادیب ہندو تھے) اور اس کے علاوہ ہندوستان کے کئی ایسے علاقوں جہاں مسلم کلچر بہت مضبوط ہے وہاں پر تاریخی طور پر اردو زبان کو اختیار نہیں کیا گیا جیسے کہ آسام، مغربی بنگال، کیرالہ اور گجرات وغیرہ۔ وہ یہ دیکھتے ہیں کہ بہت سے علاقوں بالخصوص اردو کے گڑھ کھلانے والے علاقوں کے دیہی علاقوں میں غریب مسلمان آج بھی اردو کے مقابلے میں ہندی بہتر طریقے سے سمجھتے ہیں۔ بعض کا کہنا ہے کہ مقامی طور بولی جانے والی مشترکہ زبانیں ہندو مسلم ثقافتی بھتی کو فروع دیتی ہیں جبکہ اردو مسلمانوں کو ایک دوسرے سے الگ کرتی ہے جیسا کہ گجرات کے مسلمانوں کی مثال ہے۔ اردو زبان کے لیے توجہ اور وسائل کا مطالبہ زیادہ تر ان علاقوں کے مسلمانوں کی جانب سے کیا جاتا ہے جہاں اردو زبان کے خاندان سے تعلق رکھنے والی زبانیں بولی جاتی ہیں جس میں اتر پردیش، راجستhan اور کولکتہ (غیر بھالی اردو بولنے والے) شامل ہیں۔ یہاں پر ایک اہم نکتے پر اتفاق رائے موجود ہے جو یہ ہے: اردو کا خاتمہ مخلوط کلچر اور اس کی بنیاد پر قائم سیکولر روایات کے استرداد کا عکاس ہے۔

## جنس

مسلم کمیونٹی کی موجودہ حالت اور مستقبل کے بارے میں جب بحث ہوتی ہے تو اس میں عورتوں کے کردار اور رتبے کے حوالے سے تواتر کے ساتھ بات کی جاتی ہے۔ اس سلسلے میں قابل ذکر متفرق آراء موجود ہیں۔ قدامت پرست اور روایت پسند تاثریہ ہے کہ روایات جیسے کہ پرده وغیرہ عزت کے لیے ضروری ہیں اور عورت کو عظمت عطا کرتے ہیں اور یہ کہ مسلمانوں کے حقوق میں عورتوں کے لیے پردے کا حق بھی شامل ہے۔ دیگر شمول عورتوں کی برابری کے حامیوں کا کہنا ہے کہ عورتوں کا مسئلہ مسلمانوں کو بدنام کرنے کے لیے ان افراد کی جانب سے اٹھایا جاتا ہے جو کمیونٹی کے خلاف مخالفانہ روایہ رکھتے ہیں۔ آزادی نسوان کے حامیوں کا ماننا ہے کہ کمیونٹی کو بیک وقت دو محاذوں پر جدوجہد کرنا ہو گی جن میں سے ایک تو بیرونی طور پر مخالفین ہیں اور دوسرا اندروںی طور پر موجود قدامت پرست ہیں۔

عورتوں کی برابری کے حامیوں (feminists) کا کہنا ہے کہ وہ دو ہرے محاصرے کا شکار ہیں۔ یعنی مسلمان کے طور پر بیرونی عناصر اور عورت کے طور پر اندروںی عناصر نے ان کے گرد گھیرا ٹنگ کیا ہوا ہے۔ اس حوالے سے بھی تشویش پائی جاتی ہے کہ عورتوں کے بارے میں جب مباحثوں کا اہتمام کیا جاتا ہے تو اس کا مقصد مسلمانوں کو بدنام کرنا ہوتا ہے۔ بعض مرتبہ تمام قسم کے نقطہ نظر کے حامل افراد پر مبنی مباحث کا اہتمام کرنا ناممکن ہو گیا۔ لکھنؤ میں تو ہمیں دوالگ الگ مباحث کرنا پڑے کیونکہ قدامت پرستوں نے حقوق نسوان کے حامیوں کو مدعو کرنے سے انکار کر دیا۔ تاہم کچھ لوگ اس بات سے اتفاق نہیں رکھتے کہ مسلم عورتوں کی حالت بہتر بنائے بغیر مسلم کمیونٹی کی حالت میں قابل ذکر بہتری نہیں آسکتی۔

ایک اچھی بات یہ دیکھنے میں آئی ہے کہ 1992ء کے بعد سے عورتوں کی تعلیم پر توجہ میں بہتری آئی ہے۔ مسلمان لڑکیاں لڑکوں کے مقابلے میں تعلیم کے میدان میں زیادہ

بہتری کا مظاہرہ کر رہی ہیں جبکہ ایمپلینٹری تعلیم میں لڑکیوں کی شرکت میں بھی بہتری ہوئی ہے (تاہم یہ ایک کڑوی خوشی ہے کیونکہ لڑکوں کی شرکت کم ہوئی ہے)۔ ہندوؤں کے مقابلے میں مسلمانوں میں لڑکیوں کا آبادیاتی تناسب لڑکوں سے زیادہ ہے۔ یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ جو حلقت طرز زندگی، جیسے عورتوں کا لباس اور پلک پروفائل، کے حوالے سے قدامت پرست سوچ رکھتے ہیں وہ بھی اب عورتوں کی تعلیم پر پہلے سے زیادہ زور دینے لگے ہیں بشرطیکہ وہ نوکریوں کی جانب نہ آئیں۔

اس حوالے سے جو منفی رحمات موجود ہیں اس میں غیر مسلم خواتین کے مقابلے میں مسلم خواتین میں ملازمت میں شرکت میں کمی کے علاوہ مسلم خواتین صحت کے معاملے میں بھی غیر معمولی طور پر پیچھے ہیں۔ ان پر گھر میلو تشدید بھی زیادہ ہوتا ہے اور سروز کے معاملے میں وہ دوہرے نقصان سے دوچار ہیں۔ اس میں ایک تو مسلمان ہونے اور دوسرا عورت ہونے کی وجہ سے انہیں ہورہا ہے۔

## ذرائع ابلاغ، مقبول تاثر اور اس کی رسائی

اس بات کی شدت سے ضرورت محسوس کی جا رہی ہے کہ مسلمانوں کی حالت اور ان کے مسائل کے بارے میں غیر مسلموں کو بہتر طریقے سے آگاہ کیا جائے۔ اسکے علاوہ بعض کہتے ہیں کہ غیر مسلموں کو اسلام اور قرآن کی تعلیمات کے بارے میں بھی بہتر انداز میں بتایا جائے۔ دیگر کا خیال ہے کہ اصل ضرورت اس بات کی ہے کہ مسلمانوں اور ہندوؤں کے درمیان علیحدگی کی جو دیوار کھڑی ہے اسے توڑا جائے۔ بعض کا کہنا ہے کہ رابطہ بڑھانے کی عمومی طور پر ضرورت ہے اور اس سلسلے میں گجرات کی مثال موجود ہے جہاں ان علاقوں میں جھگٹوں اور تشدید کے واقعات بہت کم تھے جہاں مختلف مذاہب کے لوگوں میں باہمی میں جوں زیادہ تھا۔ تاہم گجرات میں ہمارے فیلڈز کے دوروں اور ائڑویزوں سے یہ بات سامنے آئی کہ کراسنگ آف لائن میں مشکل بھی قابل غور ہے۔

سب حلقوں اس بات سے متفق ہیں کہ مسلمانوں کے بارے میں روایتی سوچ کو ختم کرنے کی ضرورت ہے۔ یہ رویے نہ صرف مسلمانوں کی فلاح و بہبود بلکہ ہندوستانی ریاست کے سیکولر ازم اور جمہوریت کے لیے بھی زہر قاتل ہیں۔ ان میں کچھ روایتی رویے یا سیئر یوتاپ تو ثقافتی ہیں جیسے ان کا حلیہ اور گوشت کھانا اور کچھ دہشت گردی سے تعلق رکھتے ہیں۔ اس بارے میں بھی اتفاق رائے موجود ہے کہ خبری ذرائع ابلاغ بالخصوص ٹیلی و ٹین جزوی طور پر مسلمانوں کے بارے میں روایتی سوچ کو پھیلانے کے ذمہ دار ہیں اور کسی قسم کے سیاسی حل کے لیے وہ بہت اہم ہیں۔

دہشت گرد حملے یا بم دھماکوں کا جیسے ہی کوئی واقعہ ہوتا ہے تو ٹیلی و ٹین جائے واقعہ کی طویل کورٹج شروع کر دیتے ہیں اور اموات اور تباہی کے منظر بار بار دکھائے جاتے ہیں لیکن

اس سلسلے میں تناظر کے حوالے سے باہم مر بوط رپورٹنگ کی شدید کمی ہوتی ہے جس سے دیکھنے والے کو سمجھ آئے کہ آخر ہوا کیا ہے اور اس کے پیچھے کون ہے۔ جب بھی کوئی رنگے ہاتھوں پکڑا جاتا ہے تو وہ ہمیشہ مسلمان ہوتا ہے اور اکثر پکا مسلمان ہوتا ہے اور اس کا حلیہ بھی بہت اسلامی قسم کا ہوتا ہے (اور اکثر اور کافی عرصے بعد یہ پکڑے جانے والے افراد شوہد نہ ملنے پر چھوڑ دیے جاتے ہیں)۔ ان کی تصاویر کو مناظر کے ساتھ ملا کر یوں پیش کیا جاتا ہے جس سے دہشت گردی کے ان واقعات کا سلسلہ مسلمانوں کے ساتھ جڑتا دکھائی دیتا ہے۔ ان واقعات کے نتیجے میں مسلمانوں کو ہونے والے فحصان کی کم ہی درست تصویر پیش کی جاتی ہے۔

بعد ازاں اخبارات اور ٹی وی چینلوں دہشت گردی کے ان واقعات کی تحقیقات کے حوالے سے لمحہ بلحہ روپورٹیں پیش کرتے ہیں جس میں پولیس تحقیقات کی بنیاد پر ان واقعات کے پیچھے موجود نیٹ ورک اور سازشوں کے بارے میں بتایا جاتا ہے حالانکہ اس حوالے سے تمام شوہد کی بنیاد پولیس کی تحقیقات ہوتی ہیں جو معمول کے مطابق تشدید کا نتیجہ ہوتی ہیں۔ ایک بار پھر اس میں چونکہ مسلمان ملوث ہوتا ہے جو کہ عام شہری ہوتا ہے لہذا اس سے یہ مقبول عام تاثر مزید پختہ ہوتا ہے کہ مسلمان کمیونٹی میں دہشت گروں کے بڑے نیٹ ورک ہیں جنہیں عام مسلمان چلا رہے ہیں۔

مسلمانوں کی جانب سے دہشت گردی کی نہ مدت کے بیانات کو ذرا رکھ ابلاغ کم ہی نشر کرتے ہیں۔ بم دھماکوں کے مقابلے میں مسلمانوں کے خلاف ہجوم یا مجھے کے تشدید کو بھی کم کورٹج دی جاتی ہے حالانکہ اول الذکر کے مقابلے میں ثانی الذکر کہیں زیادہ خوفناک اور تباہ کن ہوتا ہے۔ میڈیا مسلمانوں کے بارے میں ثابت کورٹج اور ان کے کارہائے نمایاں کو بھی شاز و ناذر پیش کرتا ہے اور مسلم زندگی کی بھرپور صورت، ثقافت، معیشت اور سماج کو بھی نظر انداز کیا جاتا ہے۔

ہندوستانی زندگی کے دیگر مختلف شعبوں اور اداروں کی طرح مسلمانوں کے حوالے سے میڈیا کی نقش کارکردگی کو بھی مسلمانوں کی جانب سے محسوس کیا جاتا ہے اور ان کے خیال میں اس سے میڈیا کی گرتی ہوئی کارکردگی اور اثر و رسوخ کی عکاسی ہوتی ہے۔ اس خرابی کی ایک وجہ تو یہ ہے کہ ابھرتا ہوا الیکٹرانک میڈیا فوری توجہ چاہتا ہے اور یوں قیاس آرائیوں کو

بڑھاتا ہے اور یہ نیا میڈیا رہنمائی اور صبر و تخل کے حوالے سے پنٹ میڈیا جیسے معیار اور خوبیوں سے بھی محروم ہے۔ مزید براں عمومی طور پر پوری ہندوستانی صحافت بگاڑ سے دوچار ہے اور اس میں ڈیڑھ سو سال پرانا پرنٹ میڈیا بھی شامل ہے۔

اس صورت حال کو ٹھیک کرنے کے لیے تقریباً تمام لوگ اس بات پر متفق ہیں کہ اس بات کی اشد ضرورت ہے کہ سیاسی طور پر آگاہی رکھنے والے مزید مسلمان میڈیا میں کیریئر اختیار کریں۔

## تشدد

ہم نے ہلکے چھلکے انداز میں سیاسی تشدد کو بھی جانئے کی کوشش کی۔ اگرچہ غیر مسلم رائے عامہ شوہد اور عکس کے بغیر یہ تاثر قائم کرنے کا رجحان رکھتی ہے کہ مسلمانوں کی اکثریت عسکری تشدد کی بہت زیادہ حمایت رکھتی ہے جبکہ درست حقیقت یہ ہے کہ مسلمان اپنے اندر پائے جانے والے متشدد رویے کے بارے میں بذات خود تجزیہ کرنے کا خاصاً احساس اور شعور رکھتے ہیں۔ اس احساس کی دو وجہات ہیں جن میں سے ایک تو یہ ہے کہ مسلمانوں کی جانب سے سامنے آنے والا دھشت گردی کا کوئی بھی واقعہ پوری مسلم کمیونٹی کے بارے میں شکوک و شبهات پیدا کرتا ہے اور دوسرا یہ ہے کہ ہندوستان میں گذشتہ نصف صدی سے سیاسی طور پر اور بجوم کی جانب سے سب سے زیادہ تشدد کا نشانہ مسلمان ہی بنتے ہیں۔

مسلم رائے عامہ کی اکثریت تشدد کی کسی بھی صورت اور اس کے لیے کسی بھی سیاسی جواز کو مسترد کرتی ہے۔ اسکے بجائے ان میں اس بات پر ممنونیت کے جذبات پائے جاتے ہیں کہ وہ ایک جمہوری معاشرے میں رہ رہے ہیں جہاں انہیں آئینی اور قانونی طور پر تحفظ حاصل ہے، اگرچہ اس میں کچھ نقص بھی ہیں۔ اس کے علاوہ ہم مسلمانوں کی جانب سے ہندوستان کے لیے حب الوطنی، فخر اور محبت کا ضرورت سے زیادہ اظہار سنتے ہیں اور ان میں اس احساس کا پتہ چلتا ہے کہ وہ ہندوستان میں پاکستانیوں کی اسلامی ریاست سے زیادہ آزادی کی زندگی گزار رہے ہیں۔ ہزاروں گھنٹوں پر محیط مباششوں کے دوران ہم نے یہ بات خاص طور پر دیکھی کہ اس میں جموں و کشمیر کے مسئلے کا ذکر ایک یا دو بارہی سننے میں آیا۔ ان میں سے ایک میں ایک مسلمان نے تمام اقلیتوں کے حقوق کے لیے آواز بلند کی جس میں کشمیری پنڈت بھی شامل تھے۔

یہاں تک کہ خالص عملیت پسندانہ پس منظر میں بھی ہندوستانی مسلمان واضح طور پر

سمجھتے ہیں کہ دہشت گردی یا اس کے ساتھ کسی قسم کا تعلق ان کے مفاد میں نہیں ہے۔ افیت کے طور پر وہ یہ بات اچھی طرح جانتے ہیں کہ وہ کس قدر آسان شکار بن سکتے ہیں اور یہ کہ اگر کسی بھی قسم کا تشدد فساد ہوا تو وہ اس میں بہت زیادہ نقصان اٹھانے والوں میں سے ہوں گے۔

علاوہ ازیں مسلم کمیونٹی کے اندر اور تمام مکاتب فکر کے درمیان ہندو اپنہا پسندوں کی جانب سے بڑھتے ہوئے دباؤ اور نافضانی کے حوالے سے شدید احساس پایا جاتا ہے۔ یہ احساس ریاست اور اس کے اداروں میں ہندو تو اسلام کے بڑھتے ہوئے اثرات کے باعث اور بھی بڑھتا جا رہا ہے۔ اس حوالے سے تشویش موجود ہے کہ اس کے نتیجے میں نوجوانوں میں رد عمل بڑھے گا اور شدید نوعیت کی مزاحمت سامنے آئے گی اور پھر اس سے مجموعی طور پر مسلمانوں کے خلاف رد عمل اور تشدد سامنے آئے گا۔ شدید نوعیت کے فرقہ ورانہ چذبات رکھنے والے افراد اور گروپوں بیشمول سینئر سیاستدانوں کی جانب سے مسلمانوں کے خلاف تشدد پر فخر کا اظہار کیا جاتا ہے جس کے نتیجے میں رد عمل اور جوابی دہشت گردی کے منہوں چکر میں اضافے کا امکان بڑھ جاتا ہے۔

بہت سے حلقوں یہ محسوس کرتے ہیں کہ کمیونٹی کے اندر پائی جانے والی انتہا پسندی کی حامل باتوں اور بیان بازی کی پوری طاقت سے مخالفت کی ان کی صلاحیت کم پڑھکی ہے کیونکہ پوری کمیونٹی یہ محسوس کرتی ہے کہ انہیں پیرونی جانب سے نشانہ بنایا جا رہا ہے۔ ایک ایسی صورت حال میں جس میں بہت سے بے گناہ نوجوان مسلمانوں کو نشانہ بنایا جا رہا ہے اور غلط اسلام عائد کیے جا رہے ہیں اس میں بہت سے لوگ تمام مشتبہ افراد کے لیے آواز اٹھانے کو اپنے لیے عزت کا مسئلہ سمجھتے ہیں۔ وہ جن لوگوں کی حمایت کرتے ہیں اس میں سے جب کچھ لوگ واقعی سرگرم جہادی نکل آتے ہیں تو معاملہ اور بھی پیچیدہ ہو جاتا ہے اور اگر ریاست کی جانب سے مشتبہ افراد کو گرفتار کرتے ہوئے ہی احتیاط سے کام لیا جائے تو شاید ایسا نہ ہو۔

نائیں ایوں کے بعد کی دنیا میں جہاں مسلمانوں کو مجبور کیا جاتا ہے کہ وہ اپنی وفاداری ثابت کریں وہاں کمیونٹی کے لیے ایک طویل المیاد حکمت عملی اور ویژن کی تیاری بہادری کا کام ہوگا اور جہاں وہ ہجوم اور پولیس تشدد کے خلاف اپنے روزمرہ کے حقوق کے لیے

لڑتے ہوں وہاں کیونٹی کو اپنے اندر موجود تشدد انہا پسندوں کیخلاف کھڑا کرنا بہت مشکل ہوگا۔ کچھ مسلمان دہشت گردی کی مذمت میں بار بار بیان جاری کرنے پر بھی پچھاتے ہیں کیونکہ وہ دیکھتے ہیں کہ اس قسم کی مذمتوں کو ذرا لئے ابلاغ اور رائے عامہ کی جانب سے مسلسل نظر انداز کیا جاتا رہا ہے۔

اس بات پر بھی مکمل طور پر یقین کیا جانا ممکن نہیں کہ مسلمانوں میں تشدد اور انہا پسندی کے لیے ہمدردی مکمل طور پر ختم ہو چکی ہے۔ تاہم ہماری تحقیق میں یہ بات سامنے آئی ہے کہ ہمدردی کا یہ پیمانہ بہت غیر اہم ہے اور یہ ہمدردی نکسل باڑیوں اور ماڈ باغیوں کے لیے سئیس کو کی مخالفت کرنے والے غیر مسلموں کی جانب سے ظاہر کی جانے والی ہمدردی سے زیادہ نہیں۔ اس کے بجائے مخصوص ہندوستانی رد عمل میں جس واحد شخص نے جہادیوں کے لیے تحسین کے الفاظ استعمال کیے اس میں اس نے نکسل باڑیوں اور ماڈ باغیوں کے لیے جہادی کا لفظ استعمال کیا۔ ہم نے جن لوگوں سے بات کی انہوں نے کہا کہ دارالعلوم دیوبند کی جانب سے بار بار اور پوری شدت کے ساتھ دہشت گردی اور خودکش حملوں کی مذمت میں بیان جاری کیے جا چکے ہیں۔

یہ بھی کہا گیا کہ مسلم نوجوانوں کی چھوٹی سی تعداد میں انہا پسندی کے امکانات پیدا ہونے اور اس کے نتیجے میں مسلمانوں کے لیے مجموعی طور پر اس کے نتائج کے حوالے سے بہت اضطراب پایا جاتا ہے۔ تاریخی طور پر دیکھا جائے تو ہندوستان میں جس طریقے سے دہشت گردی کے واقعات ہوتے ہیں اور جس طرح انہیں بھڑکایا جاتا ہے اس میں پاکستان سے تعلق رکھنے والے دہشت گرد ملوث ہوتے ہیں تاہم 2007ء کے بعد سے بہت سے ایسے واقعات ہو چکے ہیں جس میں ہندوستانی اور پیشتر پڑھے لکھے نوجوان اس قسم کے حملوں کی منصوبہ بندی میں ملوث پائے گئے ہیں۔

سٹوڈنٹ اسلامک مومنٹ آف انڈیا (یسی) کا معاملہ اہمیت کا حامل ہے۔ ”یسی“ کے بارے میں بتایا گیا ہے کہ یہ انڈین مجاہدین نامی تنظیم سے مسلک رہی ہے جو کہ متعدد یم دھماکوں کی ذمہ داری قبول کر چکی ہے۔ یسی کی بنیاد جدید مسلم اعلیٰ تعلیم کے مرکز علی گڑھ یونیورسٹی میں رکھی گئی اور اصل میں یہ عسکریت پسند تنظیم کے طور پر قائم کی گئی لیکن حقیقت میں اس کا تعلق جماعت اسلامی ہند کی طبلاء تنظیم سے بتایا جاتا ہے۔ اٹیلی جنس اور پولیس حکام

کے درمیان یہ اتفاق رائے پایا جاتا ہے کہ ایودھیا میں بابری مسجد کے واقعے، بمبئی شاک ایکچھی پر حملہ اور اسکے نتیجے میں مسلم مخالف تشدد سے پہلے اول 1990ء کی دہائی میں ہی یہی دہشت گردی اور سازشی سرگرمیوں میں ملوث ہو چکی تھی۔

یہی کے حامیوں کا کہنا ہے کہ یہ تنظیم دہشت گردی کے کسی قسم کے واقعات میں ملوث ہونے سے پہلے ہی بی جے پی حکومت کی جانب سے کیے جانے والے نارواسلوک کے نتیجے میں دہشت گردی اور سازشی سرگرمیوں میں شامل ہوئی۔ ان کا کہنا ہے کہ ”ان لاء فل ایکٹی ویٹی پری وشن ایکٹ“ کے تحت اسے نشانہ بنایا گیا اور اس کے ارکان کو حراست اور تشدد کا شکار کیا گیا جس کے بعد اس تنظیم میں انتہاپسندی کے رجحانات پیدا ہوئے۔ یقینی طور پر تعلیم یافتہ مسلمانوں کے اندر سے یہی چیزیں انتہاپسند جماعتوں کے پھوٹنے کی وجہ قانون نافذ کرنے والے اداروں کا یہ روایہ ہو سکتا ہے جس میں وہ دہشت گردی کے کسی بھی قسم کے واقعے، بالخصوص جس میں انڈیں مجاہدین تنظیم ملوث ہو، چاہے یہ کامیاب رہا ہو یا ناکام، کے بعد پڑھے لکھے اور عسکریت پسند دونوں قسم کے مسلم نوجوانوں کو ہدف بنالیتے ہیں۔

قانون نافذ کرنے والے اداروں اور ایجنسیوں نے یہی پر پابندی عائد کرنے کا مطالبہ پہلے ہی کر دیا تھا تاہم کہا جاتا ہے کہ دوٹ بینک کی سیاست کے باعث ایسا نہ ہو سکا۔ بی جے پی کی حکومت نے 2001ء میں اس پر پابندی عائد کر دی تاہم 2003ء میں اس پر سے پابندی ہٹا لی گئی لیکن 2006ء میں دوبارہ لگادی گئی۔ اسی اثناء میں اتر پردیش بھار اور کیرالہ کی اہم ریاستوں کے سیاسی رہنماؤں نے الزام لگایا کہ یہی پر پابندی لگا کر اسے نشانہ بنایا گیا۔ اس تمام بحث سے یہ نتیجہ نکلا جاسکتا ہے کہ اندر و فی سلامتی کا معاملہ، اچھے یا بے کے لیے، ہندوستان میں مسلم سیاسی شراکت کی سیاست کا حصہ بن چکا ہے۔

## حاصل بحث

ہندوستانی مسلمان سمجھتے ہیں کہ انہوں نے تقسیم بر صیر کے موقع پر اسلامی پاکستان کے بجائے سیکولر ہندوستان کی حمایت کرنے اور اس کے ساتھ رہنے کا فیصلہ کیا۔ وہ قیام پاکستان کو ایک الیے کے طور پر دیکھتے ہیں جس نے انہیں تقسیم اور کمزور کیا۔ ہندوستانی تاریخ اور ثقافت میں اسلام کے اہم کردار اور مسلمانوں کے ہندوستان بھر میں پھیلے ہونے کے باوجود وہ زبان اور ثقافت نہیں بلکہ ہندوستانی شخص کی بنیاد پر ایک دوسرے سے منسلک ہیں۔ لہذا جب غیر مسلموں کی جانب سے ہندوستان کی قومی زندگی میں ان کے مقام پر سوال اٹھائے جاتے ہیں اور ان پر اتنی نیشناں اور غدار ہونے کے الزام لگائے جاتے ہیں تو وہ حیران اور پریشان ہوتے ہیں۔ ان کے پاس ہندوستان کے سوا کوئی آپشن نہیں۔ وہ، جیسا کہ وہ کہتے ہیں، ہندوستان کی ساخت کا حصہ ہیں۔

مسلم شخص کو ختم کرنے یا اسے کمزور کرنے کے لیے کسی بھی قسم کی کوشش اس قومی ساخت کو چیر ڈالے گی۔ ہندوستان میں ان کی بھرپور موجودگی اور آبادی کے باعث ہندوستان کو اپنے مسلمان شہریوں سے بناہ کرنے اور ان کے تحفظات دور کرنے کے سوا کوئی چارہ نہیں۔ ایک بڑی آبادی کے ریاست کے انصاف پر سے اعتماد الٹھنے کی صورت میں جو عملی خطرات ہو سکتے ہیں وہ صاف دلھائی دیتے ہیں۔

مسلمانوں کے اندر اس بات کو تسلیم کیا جاتا ہے کہ ریاست میں ان کی شکایات کو شناخت کرنے کی صلاحیت موجود ہے۔ گوپال سنہ، سری کرشنا، لبرہان، مشرما اور سچر کمیشن جیسی اگوازیوں کا قیام اس کا ثبوت ہے۔ تاہم ان میں یہ احساس بھی موجود ہے کہ اس قسم کے کمیشنر کے نتیجے میں کسی قسم کی اہم اصلاحات دیکھنے میں آئی ہیں اور نہ آئیں گی۔ اس لیے مسلمانوں کے لیے اصل سوال یہ ہے کہ ان پر کہاں تک اعتماد کیا جائے اور یہ کہ ان پر کیا

عمل ہوگا اور کیسے ہوگا۔ مثال کے طور پر سچر کمیشن نے جن مسائل کی نشاندہی کی ہے ان کے سلسلے میں عملی کارروائی کا کیسے پتہ چلے گا؟ کچھ کا خیال ہے کہ مسلمانوں کے قائدین اور ادارے سچر کمیشن کے نتائج کے حوالے سے غیر منظم ہوتے رہے ہیں اور اپنے دیرینہ مطالبات کو آگے بڑھانے کے حوالے سے اس موقع کو ضائع کرچکے ہیں۔

معاشی اور تعلیمی مسائل مسلم ہندوستانیوں کے لیے غالب ترین اہمیت کے حامل ہیں جس کے حوالے سے ان میں عوای تعصیب، مخالفت، ریاست کی جانب سے لا قانونیت، نا انصافی اور جسمانی عدم تحفظ کا احساس پایا جاتا ہے۔ یہ مسائل ایک دوسرے سے باہم منسک ہیں۔ معاشی عدم تحفظ اور تعلیمی پسمندگی ان کی اس صلاحیت کو کمزور کرتی ہے کہ وہ وسیع سیاسی تناظر میں اپنے حق کے لیے کھڑے ہوں جبکہ عدم تحفظ اور نا انصافی ان کی اس صلاحیت کو متاثر کرتی ہے کہ وہ اپنی معاشی ترقی کے لیے کچھ کرسکیں۔ مثال کے طور پر مجمع کی جانب سے جب بھی تشدد کا سامنا ہوا اس کے نتیجے میں مسلمانوں کے کاروبار اور اداروں کو تباہی کا سامنا کرنا پڑا اور دربری کے ہر واقعے کا نتیجہ کیونٹ کے اداروں اور معاشی سرگرمی کے ذرائع کی تقسیم کی صورت میں برآمد ہوا۔

دہشت گردی کو وسیع پیمانے پر مسلمانوں کے ساتھ منسک کیے جانے کے باعث ان کے روزگار اور ہاؤسنگ کے لیے موقعاً پر اثرات کا سب سے زیادہ نقصان ہوا کیونکہ غیر مسلموں نے خود کو ان سے دور کر لیا۔

یہ بات بھی واضح اور بڑے پیمانے پر مانی جاتی ہے کہ معاشی اور تعلیمی حوالے سے مسلمانوں کی طرح ان کے پسمندہ غیر مسلم ہم وطنوں کو بھی مسائل کا سامنا ہے تاہم اس بات سے قطع نظر معاشی عدم تفاوت میں اضافے اور آزادمنڈی اور گلوبالائزیشن کے دیگر پہلوؤں سے بھی عمومی طور پر تحفظات موجود ہیں کیونکہ مسلمان آبادی میں اپنے تناسب کے حوالے سے زیادہ غریب ہیں اور مسلم آبادی میں غریبوں کی تعداد بہت زیادہ ہے یا وہ ایسے پیشوں سے منسک ہیں جو ہندوستان میں تیزی سے آتی ہوئی معاشی تبدیلوں میں بہت زیادہ غیر محفوظ ہیں۔

روایتی مسلمان پیشے اور معاشی شعبے جو مسلمانوں کی خوشحالی اور بہتری کی بنیاد ہیں اور

جن میں باقاعدہ تعلیم کے بجائے اپنے شپ پر انحصار ہوتا ہے وہ فیکٹریوں میں تیار ہونے والے سامان کی عالمی مسابقت سے خاص طور پر متاثر ہوئے ہیں۔ مثال کے طور پر اس میں مبارک پور، گورکھ پور اور بنارس کے جولا ہے اور علی گڑھ کے تالہ ساز شامل ہیں۔ اس وسیع پیمانے پر ہونیوالے معاشری عمل اور تبدیلیوں کے حوالے سے کچھ تو یہ احساس پایا جاتا ہے کہ ریاست پالیسیوں کے ضمن میں مسلمانوں کے خلاف امتیازی سلوک کا مظاہرہ کرتی ہے جبکہ ریاست اس معاملے میں مداخلت کر کے جو کدار ادا کرتی ہے اس حوالے سے ان میں شدید مایوسی پائی جاتی ہے۔ اس کے بجائے یہ سمجھا جاتا ہے کہ ریاست خود اس قسم کی معاشری تبدیلیوں کی لونڈی بنتی ہوئی ہے۔

ہندوؤں کی بڑھتی ہوئی مذہبی سوچ، سیاسی عسکریت اور نفرت انگیز انٹی مسلم بیان بازی کے پھیلتے ہوئے نظریاتی اور شفافیتی ماحول کے ساتھ ریاستی بیورو کریئی میں دانستہ طور پر ہندوتوں اور نظریہ سازی کی دراندازی کی جا رہی ہے۔ اسلامی گروپوں کی جانب سے دہشت گردی کے حالیہ واقعات سے اس رجحان میں اور بھی اضافہ ہوا۔ اس کا نتیجہ ریاست کی جانب سے امتیازی سلوک کی صورت میں نکل رہا ہے جو کہ پالیسیوں کی سطح پر بھی ہے اور انفرادی طور پر بیوروکریٹس کے رویے میں بھی موجود ہے۔ یہ امتیازی سلوک بہت سی صورتوں میں ہے جیسے ووٹر جسٹیشن، حکومتی گرانٹس اور سروسز تک رسائی، پولیس کی جانب سے تحفظ اور انصاف کی مصادی طور پر فراہمی وغیرہ۔

سرکاری ملازمتوں میں مسلمانوں کے کم تناسب کا ان کے سماجی اور معاشری رتبے پر بہت اثر پڑ رہا ہے اور ان کے خلاف ریاست کے امتیازی سلوک کا یہ ایک خصوصی حوالہ ہے۔ اگر سرکاری ملازمتوں میں مسلمانوں کی تعداد، بالخصوص سینٹرلیوں پر، زیادہ ہوگی تو اس سے انہیں خود کو بدترین تعصب سے بچانے میں مدد ملے گی۔

اس کے علاوہ مسلمانوں میں یہ احساس بھی بڑے پیمانے پر موجود ہے کہ صرف وہی اکیلے نہیں جنہیں نظر انداز کیا جا رہا ہے اور جو لا قانونیت، بدمعاشی اور پولیس کے ہاتھوں تشدد کا شکار ہیں۔ وہ یہ سمجھتے ہیں کہ یہ لا قانونیت کے حوالے سے پولیس کا ایک عمومی کلچر ہے جس سے تمام ہندوستانی، بالخصوص غریب اور سماجی طور پر غیر محفوظ طبقات، متاثر ہیں۔ تاہم یہ احساس بھی موجود ہے کہ مسلمانوں کے لیے مسئلہ زیادہ شدید ہے۔ پولیس میں انفرادی اور

ادارہ جاتی طور پر انٹی مسلم جذبات بہت زیادہ ہیں۔ اس کے علاوہ خوف یا اختلاف کی وجہ سے غیر مسلموں کی جانب سے مسلمانوں کے ساتھ یک جہتی کے اظہار یا اس قسم کے روپوں کے خلاف مزاحمت کے لیے ان کے ساتھ ملنے کا امکان کم ہوتا ہے۔

سب سے اہم بات یہ ہے کہ مسلمانوں پر لگے ہوئے دہشت گردی کے داغ کے باعث اس بات کو مسلم نوجوانوں کے خلاف دہشت پھیلانے کے لیے ایک بہانے کے طور پر استعمال کیا جاتا ہے جیسے کہ انہیں دہشت گردی کے شے میں غیر قانونی حراست میں رکھا جاتا ہے جس میں اکثر کسی بنیاد کی شہادت کے بغیر ہوتی ہے۔ چونکہ غیر قانونی طور پر حراست میں رکھے جانے والے ان واقعات سے متاثر ہونے والوں میں پڑھے لکھے مسلم نوجوانوں کا تناسب زیادہ ہوتا ہے اس لیے ان کی اس قسم کی شکایات بڑھ جاتی ہیں کہ روزگار اور معاشی سکیورٹی کو حملے کا نشانہ بنایا کر مسلم خاندانوں اور کمیونٹر کی طاقت توڑی جا رہی ہے۔ بعض کے نزدیک اس کو پڑھے لکھے مسلمانوں کے خلاف ایک عدم رعایت سمجھا جا رہا ہے۔

مسلمانوں کے جسمانی عدم تحفظ کے نتیجے میں ان میں غیر مسلموں سے الگ ہونے کا عمل بڑھ رہا ہے اور اس بارے میں اکثر ”علیحدگی“ کی اصطلاح استعمال کی جاتی ہے۔ مسلمان محلوں اور علاقوں کو شہری سہولیات یا تو مستیاب ہی نہیں یا ان کی حالت ناگفتہ ہے مثال کے طور پر پانی، صفائی، پلک ٹرانسپورٹ اور بیننگ کی سہولتوں سے یہ علاقے محروم ہیں۔ ہندوستان کے مسلم اکثریت والے ۹۳ اضلاع میں یہ صورت حال بہت ہی شدید ہے۔ دیہاتی مسلمان جو ہندوؤں کے ساتھ مقابلتاً سلامتی اور اچھے تعلقات کے ساتھ رہ رہے تھے وہ بھی اب راشٹریہ سوامی سیوک سنگھ (آر ایس) اور دیگر ہندوتوں کی علم بردار تنظیموں کے بڑھتے ہوئے اثرات سے متاثر ہونے لگے ہیں۔

ان تمام چیزوں کی وجہ سے مسلمانوں میں حکومت اور سماج سے دوری پیدا ہو رہی ہے اور دوسرے درجے کے شہری سمجھے جانے کا احساس پیدا ہو رہا ہے حالانکہ ہندوستانی آئین میں تمام شہریوں کو برابر کے حقوق فراہم کرنے کی ضمانت دی گئی ہے۔ مسلمان کے ساتھ ہندوستان میں جس قسم کا سلوک ہو رہا ہے اسے بیان کرنے کے لیے وہ اکثر ”امیدوار برائے شہریت“ کی اصطلاح بھی استعمال کرتے ہیں۔

MashalBooks.Org

